
1 

 

ΔΗΜOΚΡΙΤΟΣ 
 ἢ 

ΓΙΑ ΜΙΑ ΗΘΙΚΗ ΤΟΥ ΑΝΕΦΙΚΤΟΥ 

 

Οἱ γνῶμες τοῦ Δημοκρίτου ἀποσκοποὺν στὴ συ-

γκρότηση μιᾶς πρακτικῆς συμπεριφορᾶς στὸ πλαί-

σιο τῆς δημοκρατικὰ ὀργανωμένης κοινωνίας, ὅπου 

κάποιος καλεῖται νὰ ἐπιλέξει τοὺς φίλους του, νὰ 

ἀντιμετωπίσει τοὺς ἀσύνετους ἢ ἄδικους συμπολί-

τες του, νὰ διαμορφώσει συγκεκριμένη στάση ἀπέ-

ναντι στὰ χρήματα καὶ τὸν τρόπο τῆς ἀπόκτησής 

τους, νὰ διαγνώσει τὴν ἔκφραση φόβου ἢ κολα-

κείας ἐκ μέρους τῶν ἄλλων, νὰ ἐπιδείξει αὐτοσεβα-

σμὸ στὴ λήψη τῶν ἀποφάσεών του, νὰ προσδιορίσει 

τὴ θέση τῆς γυναίκας, νὰ ἐκφράσει τὴν ἄποψή του 

γιὰ τὸν ἄρχοντα καὶ τὸν νόμο καί, τέλος, νὰ ἀποφύ-

γει τὴ διάπραξη ἀδικημάτων, ἀκόμη καὶ ἂν εἶναι 

βέβαιος ὅτι δὲν πρόκειται νὰ τιμωρηθεῖ. 

 

Δανιὴλ Ι. Ἰακὼβ 

 

ΕΙΣΑΓΩΓΗ 

 

Σύμφωνα μὲ τὴ γνωστὴ ρήση τοῦ Κικέρωνα, ὁ Σωκράτης ὑπῆρξε ὁ στοχαστὴς 

ἐκεῖνος ποὺ κατέβασε τὴ φιλοσοφία ἀπὸ τὰ ἀστέρια στὴ γῆ ἤ, γιὰ νὰ διατυπώ-

σουμε τὴν ὀξυδερκὴ κρίση τοῦ Ρωμαίου μὲ σύγχρονους ὅρους: στὸν Σωκράτη 

ὀφείλεται ἡ μετάβαση τῆς φιλοσοφίας ἀπὸ τὴν κοσμολογία στὴν ἀνθρωπολο-

γία. Φαίνεται ὅμως ὅτι ἡ μετάβαση αὐτὴ διαπιστώνεται, κατὰ τὴν ἴδια χρονικὴ 

περίοδο, καὶ στὸν ἐλάχιστα νεότερο σύγχρονό του Σωκράτη, τὸν Δημόκριτο ἀπὸ 

τὰ Ἄβδηρα, ἕναν πολυΐστορα διανοητὴ μὲ πολυσχιδὴ πνευματικὴ δραστηριό-

τητα, ποὺ καλύπτει, ἐκτὸς ἀπὸ τὴ μελέτη τῆς φύσης, τοῦ σταθεροῦ ἐρευνητικοῦ 

ἀντικειμένου τῶν προσωκρατικῶν φιλοσόφων, καὶ πολλοὺς ἄλλους τομεῖς τοῦ 

ἐπιστητοῦ (μαθηματικά, γεωγραφία, μετεωρολογία, μουσική, γλωσσολογία, φι-

λολογία κ.ἄ.). Σύμφωνα μάλιστα μὲ μία μαρτυρία τοῦ Ἀριστοτέλη, ὁ Δημόκριτος 

ἐπιχείρησε, μολονότι μὲ πιὸ στοιχειώδη τρόπο, νὰ προτείνει ὁρισμοὺς (π.χ. ἀπ. 

256 ὁρισμὸς τῆς δικαιοσύνης ὡς ἐκτέλεσης τοῦ πρέποντος), ὅπως ἐπιδίωξε συ-

στηματικότερα καὶ ἀναλυτικότερα ὁ Σωκράτης. Μιὰ δεύτερη χαρακτηριστικὴ 

ὁμοιότητα ἔγκειται στὸ γεγονὸς ὅτι ἡ διάπραξη σφαλμάτων καὶ ἀδικιῶν ἀποδί-

δεται τόσο ἀπὸ τὸν Σωκράτη ὅσο καὶ ἀπὸ τὸν Δημόκριτο (ἀπ. 83) στὴν ἄγνοια 

τοῦ ἀνθρώπου. Ἡ βασικὴ διαφορὰ ἀνάμεσα στοὺς δύο κορυφαίους στοχαστὲς 

ἐντοπίζεται στὸ γεγονὸς ὅτι ὁ Σωκράτης, μὲ βάση τουλάχιστον τὰ πλατωνικὰ 

https://www.facebook.com/pages/category/Bookstore/%CE%95%CE%BA%CE%B4%CF%8C%CF%83%CE%B5%CE%B9%CF%82-%CE%A3%CF%84%CE%B9%CE%B3%CE%BC%CE%AE-1851357015084627/


2 

 

κείμενα, ἀσχολήθηκε ἀποκλειστικὰ μὲ φιλοσοφικὰ προβλήματα, ἐνῶ ὁ Δημό-

κριτος συνδύασε, ὅπως θὰ δοῦμε, φυσικὴ καὶ ἠθική. 

 

 

Τὰ προβλήματα τῆς δημοκρίτειας συλλογῆς. 

 

Στὸ σημεῖο αὐτὸ τίθεται τὸ κρίσιμο ἐρώτημα ἂν οἱ γνῶμες τοῦ Δημοκρίτου ἀπο-

τελοῦν μιὰ ἐξ ἀρχῆς συντεταγμένη συλλογὴ ὑποθηκῶν ἢ ἂν προέρχονται ἀπὸ 

ἐράνισμα γνωμῶν βασισμένο σὲ εὐρύτερες πραγματεῖες, ἐράνισμα ποὺ πραγ-

ματοποίησε κάποιος μαθητής του ἢ ἕνας μεταγενέστερος ἀνθολόγος-συμπιλη-

τής. Ἡ σύγχρονη ἔρευνα κλίνει πρὸς τὴν ἀποδοχὴ τῆς τελευταίας ἄποψης. Ἡ 

συμπίληση παρόμοιων γνωμολογίων πραγματοποιοῦνταν μὲ βάση τρία κριτή-

ρια: τὸν συγγραφέα, τὸ θέμα ἢ τὴν ἀλφαβητικὴ τάξη, μολονότι δὲν μπορεῖ νὰ 

ἀποκλειστεῖ καὶ ἡ συνειρμικὴ διαδικασία. Εἰδικότερα ὡς πρὸς τὸν Δημόκριτο 

ἀνακύπτει καὶ ἕνα ἀκόμη ὀξὺ πρόβλημα: ἐκτὸς ἀπὸ τὴν παράδοση τῶν Γνωμῶν 

μὲ τὸ ὀνομά του, ὑπάρχει μία συλλογὴ ἀποδιδόμενη σὲ κάποιον Δημοκράτη, τὸ 

ὄνομα τοῦ ὁποίου θεωρεῖται ὅτι ἀποτελεῖ φθορὰ τοῦ ὀνόματος τοῦ Δημοκρίτου, 

καὶ γιὰ τὸν λόγο αὐτὸν τὰ γνωμικά του συμπεριλήφθηκαν στὴ συλλογὴ τοῦ 

Ἀβδηρίτη φιλοσόφου. Ἐπιπλέον, παραμένει ἀνεξακρίβωτο ἂν τὰ παραδεδομένα 

ἀποσπάσματα εἶναι γνήσια, ἂν προέρχονται ἀπὸ διχοτόμηση ἑνὸς στοχασμοῦ 

σὲ ἀνεξάρτητες γνῶμες ἢ ἂν ἔχουν ὑποστεῖ συντμήσεις, διευρύνσεις καὶ προ-

σθῆκες μὲ νέα γνωμικά. Οἱ προσθῆκες μάλιστα ἐπιχωριάζουν σὲ παρόμοιες 

συλλογές, ὅπως συμβαίνει, γιὰ παράδειγμα, μὲ τὰ ἀποδιδόμενα στὸν Θέογνη 

ἐλεγειακὰ ποιήματα, ἕναν γνωμολογικὸ ποιητὴ μὲ τὸν ὁποῖο ὁ Δημόκριτος πα-

ρουσιάζει ἀρκετὲς λεκτικὲς καὶ θεματικὲς ὁμοιότητες. Ἀναπόφευκτη συνέπεια 

τῶν προηγούμενων προβλημάτων εἶναι τὸ ἐρώτημα ἂν ἐπιτρέπεται νὰ συναγά-

γουμε ἀπὸ τὰ σωζόμενα ἀποσπάσματα μία συνεπὴ ἠθικὴ θεωρία ἢ ἂν πρέπει 

νὰ τὰ ἀντιμετωπίσουμε ὡς αὐτόνομους καὶ μεμονωμένους στοχασμούς. Στὴ συ-

νέχεια θὰ ἐπιχειρήσουμε μία συνδυαστικὴ προσέγγιση τῶν ἀποσπασμάτων, θε-

ωρώντας τα καταρχὴν γνήσια, ἔστω καὶ ἂν σὲ ὁρισμένες περιπτώσεις προκύ-

πτουν ἀμφιβολίες, οἱ ὁποῖες ὅμως τελικὰ συντελοῦν στὴν πληρέστερη κατανό-

ηση τῶν ἀπόψεων τοῦ φιλοσόφου. Ἡ παρουσίαση τῶν Γνωμῶν ποὺ προτείνεται 

στὴν παροῦσα Εἰσαγωγὴ εἶναι ἐνδεικτικὴ καὶ ἐπιλεκτικὴ καὶ δὲν ἀποσκοπεῖ 

κατὰ κανέναν τρόπο σὲ πληρότητα. Ἂν οἱ παραινέσεις τοῦ Ἀβδηρίτη ἐνδέχεται 

νὰ θεωρηθοῦν σήμερα κοινότοπες, θυμίζουμε ὅτι παρόμοιοι στοχασμοὶ ἐκτίθε-

νται γιὰ πρώτη φορὰ καί, ἑπομένως, εἶναι καινοφανεῖς γιὰ τὴν ἐποχή τους. 

 

 

Δημόκριτος: φυσικὴ καὶ ἠθική. 

 

Πρὶν προχωρήσουμε, ὀφείλουμε νὰ πραγματευθοῦμε συνοπτικὰ τὸ πρόβλημα 

τῆς σχέσης ἀνάμεσα στὴ φυσικὴ καὶ τὴν ἠθικὴ θεωρία τοῦ Δημοκρίτου, σχέση 



3 

 

εὔλογη, ἀφοῦ καὶ οἱ δύο προσεγγίσεις προέρχονται ἀπὸ τὸν ἴδιο στοχαστή. Γιὰ 

τὸν σκοπὸ αὐτὸν ἐπιβάλλεται νὰ σκιαγραφήσουμε τὶς ἀπόψεις του γιὰ τὸν κό-

σμο καὶ τὰ ὄντα ποὺ τὸν κατοικοῦν. Ὁ Ἀβδηρίτης κλήθηκε νὰ ἐπιλύσει ἕνα ἐξαι-

ρετικὰ σύνθετο φιλοσοφικὸ πρόβλημα: τὸ ζήτημα τῆς ἑνότητας καὶ τῆς πολλα-

πλότητας τῶν ὄντων, δηλαδὴ τῆς ἑνιαίας βάσης ἡ ὁποία συνιστᾶ τὴν οὐσία τους 

ἀφενὸς καὶ τῆς ἀπεριόριστης ποικιλίας τους ἀφετέρου, καθὼς καὶ τὸ πρόβλημα 

τῆς φθορᾶς καὶ τῆς ἀφθαρσίας, δεδομένου ὅτι ἔπρεπε νὰ τηρηθεῖ μὲ συνέπεια ἡ 

ἀρχὴ ὅτι τίποτε δὲν προκύπτει ἀπὸ τὸ μηδὲν οὔτε καταλήγει στὸ μηδέν, μολο-

νότι ἡ ἐμπειρία βεβαιώνει ὅτι ὑπάρχει γένεση καὶ φθορά. Ὁ Δημόκριτος, σὲ μία 

ἐποχὴ κατὰ τὴν ὁποία ὁ πειραματικὸς ἔλεγχος τῆς βασιμότητας μιᾶς θεωρίας 

ἦταν ἀδύνατος, κατέληξε στὴν ἄποψη ὅτι βάση τῆς οὐσίας τῶν ὄντων συνιστᾶ 

τὸ ἄτομο, ἕνα ἀόρατο καὶ ἀδιαίρετο σωματίδιο. Ἡ συνένωση ἢ ἡ συμπλοκὴ (ὄχι 

ἡ μίξη ἢ ἡ συγχώνευση) τῶν ἀτόμων δημιουργεῖ, ἀνάλογα μὲ τὸ σχῆμα, τὴ θέση 

καὶ τὸν προσανατολισμό τους, τὰ ὄντα, ἐνῶ ἡ διάλυση ἢ ἡ διασπορὰ τῶν ἀτόμων 

ἰσοδυναμεῖ μὲ τὴ φθορὰ τῶν ὄντων, μολονότι τὰ ἄτομα καθαυτὰ παραμένουν 

ἄφθαρτα. Τὰ ἄτομα βρίσκονται σὲ ἀδιάλειπτη κίνηση, ποὺ τὴν διευκολύνει ἡ 

ὕπαρξη τοῦ κενοῦ, καὶ ἡ κίνηση αὐτὴ εἶναι προαιώνια, δὲν προϋποθέτει δηλαδὴ 

τὴν παρουσία ἑνὸς πρώτου κινοῦντος, προκειμένου νὰ συντελεστεῖ ἡ μετάβαση 

ἀπὸ τὴν ἀκινησία στὴν κίνηση. 

 

 

Ἡ ψυχή. 

 

Κατὰ τὸν φιλόσοφο, ἡ ψυχὴ δὲν εἶναι ἄυλη, ἀλλὰ ἀπαρτίζεται ἀπὸ λεπτὰ καὶ 

σφαιρικὰ ἄτομα, ὅμοια μὲ αὐτὰ τῆς φωτιᾶς, ποὺ, καθὼς εἶναι διάσπαρτα σὲ ὅλο 

τὸ σῶμα, καθορίζουν τὴ θερμοκρασία, τὴν κίνηση καὶ τὴ γενικότερη συμπερι-

φορά του. Ὅπως συνάγεται ἀπὸ τὸ ἀπ. 191, ἡ διατάραξη τῆς ἁρμονικῆς διάταξης 

τῶν ἀτόμων τῆς ψυχῆς συνεπάγεται ἀστάθεια, δηλαδὴ ἀπώλεια τῆς ψυχικῆς 

γαλήνης.Ἡ ψυχὴ εἶναι ἕδρα τοῦ νοῦ, καθὼς καὶ τῶν παθῶν καὶ τῶν ἐπιθυμιῶν, 

μολονότι δὲν ἔχει συντελεστεῖ ἀκόμα ἡ τριμερὴς διαίρεσή της σὲ λογιστικό, θυ-

μοειδὲς καὶ ἐπιθυμητικό, διαίρεση ποὺ θὰ προταθεῖ ἀργότερα ἀπὸ τὴν πλατω-

νικὴ Πολιτεία. Δύο χαρακτηριστικὰ ἀποσπάσματα ἀποκαλύπτουν τὴν προτε-

ραιότητα τῆς ψυχῆς ἔναντι τοῦ σώματος. Στὸ πρῶτο ὑποστηρίζεται ὅτι ἡ ὁλο-

κληρωμένη ψυχὴ μπορεῖ νὰ βελτιώσει τὰ μειονεκτήματα τοῦ σώματος, ἐνῶ τὸ 

σῶμα δὲν διαθέτει τὴν ἀντίστροφη δυνατότητα (ἀπ. 187), γιατί ἡ σωματικὴ εὐε-

ξία καὶ ρώμη χωρὶς τὴ σύνεση εἶναι κτηνώδη γνωρίσματα (ἀπ. 105, πρβ. ἀπ. 57). 

Στὸ δεύτερο (ἀπ. 159) ὁ φιλόσοφος ἐκδηλώνει τὴν πρόθεσή του νὰ καταδικάσει 

τὴν ψυχή, σὲ περίπτωση ποὺ τὸ σῶμα τὴν προσήγαγε σὲ δίκη μὲ κριτὴ τὸν ἴδιο, 

γιατί αὐτὴ εἶναι ὑπεύθυνη γιὰ τὴ φθορὰ τοῦ σώματος ἐξαιτίας τῆς μέθης, τῆς 

φιληδονίας καὶ ἄλλων παθῶν. Οἱ γαστριμαργικές, οἱ ἀφροδίσιες ἢ ἄλλου τύπου 

ἡδονὲς εἶναι πρόσκαιρες καὶ τελικὰ ἀνικανοποίητες, ἀφοῦ προκαλοῦν τὴν ἀκό-

ρεστη τάση γιὰ πολλαπλασιασμὸ καὶ ἰσχυρότερη ἔντασή τους (ἀπ. 235).Ἡ σχέση 



4 

 

σώματος καὶ ψυχῆς εἶναι, συνεπῶς, σχέση ὑπαλληλίας, μὲ τὴν ἔννοια ὅτι τὸ 

πρῶτο εἶναι ἐκτελεστικὸ ὄργανο τῶν ἐπιλογῶν τῆς τελευταίας. Αὐτὸ ὅμως δὲν 

συνεπάγεται τὴν ἀπαξίωση ἢ τὴν κατωτερότητα τοῦ σώματος ἔναντι τῆς ψυχῆς, 

γιατί καὶ τὰ δύο εἶναι ἄρρηκτα συνδεδεμένα μεταξύ τους καὶ ὁποιαδήποτε αὐτο-

νόμησή τους, κατὰ τὴ διάρκεια τῆς ἐπίγειας ζωῆς, εἶναι ἀδιανόητη. Τὸ σῶμα, 

κατὰ τὸν Δημόκριτο, δὲν εἶναι τάφος τῆς ψυχῆς, ὅπως πίστευε ὁ Πλάτων (Κρα-

τύλος 400b) ἀλλὰ τὸ ἐνδιαίτημά της. 

 

 

Ἡ φρόνηση καὶ τὰ πάθη. 

 

Καίριο ρόλο στὴ συγκρότηση τῆς δημοκρίτειας ἠθικῆς θεωρίας διαδραματίζει ἡ 

φρόνηση. Ζωὴ χωρὶς φρόνηση ἰσοδυναμεῖ μὲ ἀργὸ θάνατο (ἀπ. 160). Ἡ γαλήνη 

τῆς ψυχῆς ἐξασφαλίζεται μὲ τὴ νίκη τῆς φρόνησης ἐπὶ τῶν παθῶν (ἀπ. 236). Θὰ 

ἦταν, ὡστόσο, παραπλανητικό, ἂν ὑποστηρίζαμε ὅτι ὁ Ἀβδηρίτης θεωρεῖ τὸν 

ἀσκητισμό, τὶς στερήσεις καὶ τὴν ἀποχὴ ἀπὸ τὶς ἀπολαύσεις αὐτοσκοπό. Βέβαια, 

σὲ ἔκτακτες συνθῆκες, σὲ περίπτωση, γιὰ παράδειγμα, ποὺ κάποιος βρεθεῖ μό-

νος καὶ ἀβοήθητος στὰ ξένα, θεωρεῖται ἐπαρκὴς ἡ ἐξασφάλιση τῶν στοιχειωδῶν 

μέσων ἐπιβίωσης, τῆς τροφῆς καὶ τῆς στέγης (ἀπ. 246). Ἀντικειμενικὸς ὅμως στό-

χος τοῦ φιλοσόφου εἶναι ἡ ἐπίτευξη τῆς αὐτάρκειας, δηλαδὴ τῆς σύμμετρης 

ἀνταπόκρισης τοῦ ἀνθρώπου πρὸς τὶς βιοτικές του ἀνάγκες χωρὶς ὑπέρβαση τοῦ 

μέτρου εἴτε πρὸς τὴν ὑπερβολικὴ πλησμονὴ εἴτε πρὸς τὴν ἀπόλυτη στέρηση.Ἡ 

φρόνηση δὲν εἶναι χαρακτηριστικὸ μόνο τῶν γηρατειῶν (ὅπως θὰ ἤθελαν ὁ Σό-

λων στὴν πασίγνωστη ἐλεγεία γιὰ τὰ πλεονεκτήματα ποὺ ἐπιφυλάσσει στὸν 

ἄνθρωπο ἡ κάθε δεκαετία τῆς ζωῆς του καὶ ὁ Δημόκριτος στὸ ἀπ. 294) ἀλλὰ καὶ 

γνώρισμα τῆς νιότης καὶ δὲν διαμορφώνεται ἀπαραίτητα μὲ τὴν πάροδο τοῦ 

χρόνου (ἀπ. 183), ἀφοῦ καὶ ὁ γέροντας ἐνδέχεται νὰ ἀποδειχθεῖ ἀσύνετος. Κά-

ποτε μάλιστα οὔτε ἡ σύνεση ἐπαρκεῖ, καὶ ὁ ἱκανὸς καπετάνιος μπορεῖ νὰ βυθίσει 

τὸ καράβι τοῦ (ἀπ. 302.187), κάτι ποὺ, θὰ προσθέταμε, ὀφείλεται στὴν ἐλλιπὴ 

ἀξιολόγηση τῶν διαθέσιμων δεδομένων, ἡ ὁποία ὁδηγεῖ σὲ ἐσφαλμένες ἐκτιμή-

σεις. Αὐτὴ ἡ τραγικοῦ τύπου προσέγγιση ἐναρμονίζεται μὲ τὴν προτροπὴ τοῦ 

φιλοσόφου νὰ μὴν ἐπιχαίρουμε μὲ τὶς συμφορὲς τῶν συνανθρώπων μας (ἀπ. 

107a), γνωρίζοντας ὅτι ἡ ἀνθρώπινη μοίρα εἶναι κοινὴ γιὰ ὅλους (ἀπ. 293), καὶ 

δὲν ἀποκλείεται ἡ συμφορὰ νὰ πλήξει καὶ ἐμᾶς τοὺς ἴδιους. 

Ἡ φρόνηση, πάντως, παραμένει τὸ ἀποτελεσματικότερο ὅπλο κατὰ τῶν 

παθῶν: ὅπως ἡ ἰατρικὴ ἀντιμετωπίζει τὶς ἀσθένειες τοῦ σώματος, ἔτσι καὶ ἡ σύ-

νεση ἀναμετριέται μὲ τὰ πάθη (ἀπ. 31).Ἡ ἔκβαση τῆς διαπάλης ἀνάμεσα στὴ 

φρόνηση καὶ τὰ πάθη, τὰ ὁποῖα πηγάζουν ἀπὸ τὸ ἐσωτερικό του ἀνθρώπου καὶ 

ὀφείλονται στὴ συσσωρευμένη κακία μέσα του (ἀπ. 149), συμβάλλει στὴν ἠθικὴ 

συγκρότηση τοῦ ἀνθρώπου. Αὐτὸ σημαίνει ὅτι τόσο ἡ φρόνηση ὅσο καὶ τὰ πάθη 

εἶναι ἀλληλένδετα μεταβλητὰ μεγέθη μὲ ποικίλη ποσόστωση, ἡ αὔξηση τῆς 

ὁποίας στὸ ἕνα συνεπάγεται τὴ νομοτελειακὴ μείωση στὸ ἄλλο καὶ 



5 

 

ἀντιστρόφως. Οἱ ἀποκλίσεις καὶ οἱ διαβαθμίσεις στὴ συμπεριφορὰ τῶν ἀνθρώ-

πων, ἑπομένως, ἀνάγονται ἀκριβῶς στὴ μεταβαλλόμενη ποσόστωση τῶν δύο 

μεγεθῶν. Ἡ διαφορὰ ἀνάμεσα στὴ φρόνηση καὶ τὰ πάθη ἔγκειται στὸ γεγονὸς 

ὅτι ἡ πρώτη εἶναι μόνο θετικὸ μέγεθος, ἐνῶ τὰ τελευταία, ποὺ συμπεριλαμβά-

νουν καὶ τὶς ἡδονές, παρουσιάζουν πλούσια ποιοτικὴ ποικιλία τόσο μὲ θετικὰ 

ὅσο καὶ μὲ ἀρνητικὰ χαρακτηριστικά. Ἡ διαπίστωση αὐτὴ ἐξηγεῖ γιατί ἡ φρό-

νηση, καθὼς καὶ ἄλλες ἀφηρημένες ἔννοιες, ὅπως τὸ ἀγαθό, τὸ ἀληθές, τὸ δί-

καιο κτλ., ἔχουν θετικὸ καὶ μονοσήμαντο νόημα μὲ πανανθρώπινη ἰσχύ, ἐνῶ 

ἄλλες ἔννοιες, ὅπως τὸ εὐχάριστο, ἔχουν σχετικὸ καὶ ἐξατομικευμένο περιεχό-

μενο (ἀπ. 69). Ὁ ἀπόλυτος χαρακτήρας τους δικαιολογεῖται, μόνο ἂν δεχθοῦμε 

ὅτι ἔχουν φυσικὴ προέλευση, δηλαδὴ ὅτι εἶναι ἐξ ἀρχῆς ἐγγεγραμμένες στὸ μὴ 

περαιτέρω ἀναγώγιμο φυσικὸ ὑπόστρωμα τῆς ἀνθρώπινης ὕπαρξης, ἐνῶ τὰ 

πάθη καὶ οἱ ἡδονὲς προυποθέτουν ἐπιλογὴ ἐκ μέρους τοῦ νοῦ/ψυχῆς. 

 

 

Τέρψις καὶ ἡδονὴ 

 

Ἡ καταδίκη τῶν ἡδονῶν φαίνεται νὰ ἔρχεται σὲ εὐθεία ἀντίθεση μὲ τὸ ἀπ. 188 

(πρβ. ἀπ. 4), ποὺ ὁρίζει ὡς κριτήριο τοῦ πρέποντος τὴν τέρψη, ἐνῶ ἡ δυσαρέσκεια 

(ἀτερπίη) ὀφείλεται στὴν ἐκτέλεση τοῦ μὴ πρέποντος. Στὸ σημεῖο αὐτὸ ἀξίζει νὰ 

ἐπισημανθεῖ μία σημαντικὴ διαφοροποίηση, ποὺ ἔχει ἤδη διαπιστωθεῖ ἀπὸ τὴν 

ἔρευνα. Τέρψις καὶ ἡδονὴ στὸν Δημόκριτο δὲν εἶναι ἰσοδύναμες καὶ σημασιολο-

γικὰ ἐναλλάξιμες ἔννοιες.Ἡ τελευταία ἔχει τόσο θετικὸ ὅσο καὶ ἀρνητικὸ περιε-

χόμενο καὶ ἀφορᾶ καὶ τὸ σῶμα καὶ τὴν ψυχή, ἐνῶ ἡ πρώτη ἔχει μόνο θετικὴ ση-

μασία καὶ ἀναφέρεται ἀποκλειστικὰ στὴν ψυχή. Ὁ φιλόσοφος δὲν συνιστᾶ τὴν 

ἠδονοθηρία ὡς ἀναγκαία συνθήκη γιὰ τὴν ἐξασφάλιση τῆς εὐδαιμονίας ἀλλὰ 

τὴν ἐπιδίωξη τῆς λελογισμένης τέρψης, ἡ ὁποία μπορεῖ νὰ προκληθεῖ ὄχι ἀπὸ 

σαρκικὲς ἀπολαύσεις ἀλλὰ ἀπὸ πνευματικὲς ἀναζήτησεις (ἀπ. 146, 194). Πιὸ συ-

γκεκριμένα, ἐκεῖνο ποὺ ἐνδιαφέρει τὸν Ἀβδηρίτη εἶναι ἡ ἐξεύρεση τῆς αἰτιολο-

γίας ποὺ εὐθύνεται γιὰ τὰ φαινόμενα. Σύμφωνα μάλιστα μὲ μία ἀποκαλυπτικὴ 

μαρτυρία (ἀπ. 118), προτιμοῦσε νὰ ἀνακαλύψει μία αἰτιολογία παρὰ νὰ τοῦ χα-

ρίσουν ὁλόκληρο τὸ περσικὸ βασίλειο. Ἡ τέρψη αὐτοῦ του τύπου εἶναι πραγμα-

τικὴ καὶ μονιμότερη. 

Τέρψη μποροῦν ἐπίσης νὰ προσφέρουν καὶ ἡ ἐκτέλεση δίκαιων καὶ καλῶν 

ἔργων, καθὼς καὶ ἡ ἀποφύγη τῆς ἀδικίας. Δίκαιος δὲν εἶναι αὐτὸς ποὺ δὲν δια-

πράττει κάποιο ἀδίκημα ἀλλὰ αὐτὸς ποὺ οὔτε καν τὸ διανοεῖται (ἀπ. 62, πρβ. ἀπ. 

68).Ἡ ἴδια ἄποψη ἀπαντᾶ καὶ σὲ σχέση μὲ τὸν ὁρισμὸ τοῦ ἐχθροῦ: ἐχθρὸς δὲν 

θεωρεῖται ὅποιος ἀδικεῖ ἀλλὰ ὅποιος σχεδιάζει τὴν ἀδικία (ἀπ. 89). Ἐκεῖνο δη-

λαδὴ ποὺ προέχει δὲν εἶναι ἡ ἴδια ἡ πράξη ἀλλὰ ἡ πρόθεση τοῦ φορέα της.Ἐπί-

σης, εἶναι ἀξιοσύστατο νὰ ἐμποδίζουμε τὶς ἄδικες πράξεις ἤ, ἂν αὐτὸ εἶναι ἀδύ-

νατον, τουλάχιστον νὰ μὴ συμπράττουμε στὴν παρανομία (ἀπ. 38, πρβ. ἀπ. 261). 

Ἂν μάλιστα ἡ ἀδικία ἀφορᾶ τὸ πρόσωπό μας, τότε ἀξίζει νὰ ἀντιδροῦμε, καὶ ὄχι 



6 

 

νὰ τὴν ὑπομένουμε ἀδιαμαρτύρητα (ἀπ. 193), κάτι, ποὺ φαίνεται νὰ ἔρχεται σὲ 

ἀντίθεση μὲ τὸ ἀπ. 48, ὅπου ὁ ἐνάρετος παραινεῖται νὰ ἀδιαφορεῖ γιὰ τὶς κατη-

γορίες ποὺ τοῦ προσάπτουν οἱ φαῦλοι. Ὡστόσο, ἡ προτροπὴ εἶναι ὀρθή, γιατί οἱ 

κατηγορίες αὐτὲς σίγουρα θὰ καταπέσουν, ἀφοῦ ὅλοι γνωρίζουν τὸν ἀνεπίλη-

πτο χαρακτήρα τοῦ συκοφαντικὰ δυσφημούμενου. Ὁ ἄδικος εἶναι δυστυχέστε-

ρος ἀπὸ τὸν ἀδικούμενο (ἀπ. 45), γιατί ζεῖ μέσα στὸν φόβο καὶ δυσαρεστεῖται 

κάθε φορᾶ ποὺ ἀνακαλεῖ στὴ μνήμη του τὶς ἔκνομες πράξεις του, ἐνῶ ὁ δίκαιος 

ζεῖ ἀμέριμνος καὶ εὐτυχὴς (ἀπ. 174). 

 

 

Λόγoς καὶ ἔργον. 

 

Τὸ δίπολο πρόθεση/πράξη βρίσκει τὸ ἀντίστοιχό του στὴν ἀντίθεση λόγος/ἔρ-

γον, μία ἀντίθεση ἰδιαίτερα προσφιλὴ στὴν ἀρχαιοελληνικὴ σκέψη.Ὑπάρχουν 

ἄνθρωποι ποὺ περιορίζονται μόνο στὰ λόγια καὶ ἀποφεύγουν τὶς πράξεις (ἀπ. 

82). Ὁ λόγος δὲν μπορεῖ νὰ συγκαλύψει μιὰ αἰσχρὴ πράξη ἐξωραΐζοντας τὴν 

οὔτε καὶ ἡ καλὴ πράξη κινδυνεύει νὰ ἀμαυρωθεῖ ἀπὸ ἀρνητικὲς κρίσεις (ἀπ. 

177). Πολλοὶ ὅμως ἐπιχειροῦν νὰ ἐπενδύσουν μὲ ὄμορφα λόγια τὶς αἰσχρές τους 

πράξεις (ἀπ. 53a). Μὲ ψυχολογικὴ ὀξυδέρκεια ὁ φιλόσοφος διαπιστώνει ὅτι καὶ 

ὁ φθονερὸς μὲ τὰ λόγια καὶ τὶς πράξεις του ταλαιπωρεῖ στὴν οὐσία τὸν ἴδιο τὸν 

ἑαυτὸ του (ἀπ. 88), καὶ αὐτὸ σημαίνει ὅτι τὰ πάθη ἀντὶ νὰ πλήξουν τὸν ἐπιθυ-

μητὸ στόχο τελικὰ ἀποβαίνουν εἰς βάρος τοῦ φορέα τους (πρβ. ἀπ. 224 γιὰ τὴν 

πλεονεξία, 228 γιὰ τὴ φιλαργυρία, 237 γιὰ τὴ φιλονεικία καὶ 249 γιὰ τὸν ἐμφύ-

λιο). Εἶναι καὶ αὐτὸς ἕνας τρόπος ἀντιμετώπισης τῶν παθῶν. Ἰσχύει ὅμως καὶ 

τὸ ἀντίστροφο: ὁρισμένες ὑποχρεώσεις ποὺ ἐνδέχεται νὰ θεωρηθοῦν δυσβάστα-

κτες προετοιμάζουν τὸν ἄνθρωπο γιὰ ἀπροσδόκητες καὶ δυσκολοτέρες κατα-

στάσεις. Ἔτσι, ὁ κόπος ποὺ καταβάλλεται ἑκούσια ἐνισχύει τὴν ἀντοχὴ ἀπένα-

ντι σὲ ἀπρόσμενο καὶ ἀνεπιθύμητο μόχθο (ἀπ. 240, πρβ. ἀπ. 241). 

Ἡ ἀδικία πρέπει νὰ ἀποφεύγεται, ἀκόμη καὶ ἂν κάποιος εἶναι βέβαιος ὅτι 

ἡ πράξη του δὲν θὰ γίνει ἀντιληπτή, ὅποτε δὲν ὑπόκειται στὸν ἔλεγχο τοῦ νόμου 

(ἀπ. 181, 244, 264). Τὸ κριτήριο γιὰ τὴν ἀποφυγὴ τῆς ἀδικίας δὲν εἶναι τὸ φόβητρο 

τοῦ νόμου ἀλλὰ ὁ αὐτοσεβασμὸς (ἀπ. 84, 244), ἡ αἰδὼς (αἰδεῖσθαι/αἰσχύνεσθαι 

ἑαυτόν). Ὁ αὐτοσεβασμὸς δρᾶ προτρεπτικὰ ἢ ἀποτρεπτικὰ στὸ προπαρασκευα-

στικὸ στάδιο μιᾶς πράξης, ἐνῶ στὸ ἀπολογιστικὸ ἐπίπεδο ἐπιδοκιμάζει ἢ ἀπο-

δοκιμάζει τὴν πράξη. Ἂν ὁ ὁμηρικὸς ἥρωας ἐπιδιώκει νὰ ἐξασφαλίσει τὴν παρα-

δοχὴ καὶ τὴν ἐκτίμηση τῶν συμπολεμιστῶν του, κριτήριο δηλαδὴ εἶναι ἡ γνώμη 

τῶν πολλῶν γιὰ τὸ πρόσωπό του, τώρα πραγματοποιεῖται μιὰ σημαντικὴ μετά-

θεση ἀπὸ τοὺς πολλοὺς στὸν ἕναν, ἀπὸ τὴν ὑπόληψη τῶν ἄλλων στὴν αὐτοεκτί-

μηση. Τὴν ἴδια κατεύθυνση ὑποδεικνύει καὶ ἡ πρόταση τῆς αὐτοκριτικῆς, μὲ τὴν 

ἔννοια ὅτι δὲν πρέπει νὰ προσέχουμε ἢ νὰ ἐλέγχουμε τὰ σφάλματα τῶν ἄλλων 

ἀλλὰ πρωτίστως τὶς προσωπικές μας ἀστοχίες (ἀπ. 60, 80, πρβ. ἀπ. 196), ἐνῶ προ-

κρίνεται ἡ πρόνοια ἔναντι της μετάνοιας (ἀπ. 66), μολονότι ἀλλοῦ (ἀπ. 43) 



7 

 

συνιστᾶται καὶ ἡ ὄψιμη μεταμέλεια, γιατί, θὰ προσθέταμε, ἐπαναφέρει τὸν 

ἄνθρωπο στὴν ὀρθὴ ἠθικὴ τροχιά. 

 

 

Ἡ ἀξία τῆς μελέτης. 

 

Γιὰ νὰ ἐνισχυθεῖ ἡ φρόνηση καὶ νὰ ἐλαχιστοποιηθεῖ τὸ ποσοστὸ τῶν παθῶν 

ἀπαιτεῖται ἡ καλλιέργεια τῆς αἰδοῦς, ἡ ἐπαύξηση τῆς ὁποίας προϋποθέτει τὴν 

παιδεία, τὴ μουσικὴ καὶ τὸν ἀθλητισμὸ (ἀπ. 179). Κατὰ τὸν φιλόσοφο, οὔτε ἡ θε-

ωρητικὴ γνώση οὔτε ἡ πρακτικὴ τέχνη μποροῦν νὰ κατακτηθοῦν χωρὶς τὴ με-

λέτη (ἀπ. 59, πρβ. ἀπ. 182), μολονότι φρόνηση καὶ πολυγνωσία δὲν ταυτίζονται 

ἢ δὲν συμβαδίζουν ἀπαραίτητα (ἀπ. 64, 65,169), κάτι ποὺ πρέσβευε καὶ ὁ Ἡρά-

κλειτος.Ἡ διδαχή, λειτουργώντας συμπληρωματικὰ πρὸς τὴ φύση, κατορθώνει 

νὰ τὴν μετασχηματίσει ἤ, γιὰ νὰ τὸ διατυπώσουμε διαφορετικά, νὰ ἀναβαθμίσει 

τὶς ἐγγεγραμμένες ἀρετὲς στὸ ἀρχικὸ φυσικὸ ὑπόστρωμα τοῦ ἀνθρώπου (ἀπ. 

33). Ἡ φύση δὲν εἶναι κληρονομικὰ μεταβιβάσιμο ἀγαθό, ὅπως πιστεύει ὁ Πίν-

δαρος, ἀλλὰ χρειάζεται περαιτέρω διαμόρφωση. Ἡ συμπληρωματικὴ καὶ ἀνα-

καινιστικὴ δύναμη τῆς διδαχῆς ὑπογραμμίζεται στὸ ἀπ. 242, ὅπου ὑποστηρίζε-

ται ὅτι ὅσοι γίνονται ἐνάρετοι χάρη στὴν παιδεία ὑπερέχουν ἀπὸ ἐκείνους οἱ 

ὁποῖοι ὀφείλουν τὴν ἀρετή τους ἀποκλειστικὰ στὴ φύση. Ἡ διάδραση μάλιστα 

φύσης καὶ διδαχῆς δὲν εἶναι περιστασιακή, ἀλλὰ μπορεῖ νὰ συνεχιστεῖ διὰ βίου, 

ὅποτε τὰ εὐεργετικά της ἀποτελέσματα σταδιακὰ αὐξάνονται καὶ μεγιστο-

ποιοῦνται. Ἡ μεγιστοποίηση αὐτὴ διαφέρει κατὰ περίπτωση, ἐπειδὴ ὁ Δημόκρι-

τος φαίνεται νὰ πιστεύει ὅτι ἡ φυσικὴ ἀναγκαιότητα θέτει στὴν ὑλικὴ ψυχὴ τοῦ 

κάθε ἀνθρώπου ὅρια, τὰ ὁποῖα σηματοδοτοῦν τὸ πεπερασμένο τῶν ἱκανοτήτων 

καὶ τῶν δυνατοτήτων της. Ἡ ὕπαρξη τῶν ὁρίων συνεπάγεται τὴ διαφοροποιη-

μένη συμπεριφορὰ τοῦ κάθε ἀνθρώπου καὶ προϋποθέτει τὴν αὐτογνωσία ποὺ 

ἐπιβάλλει τὴν τήρηση τοῦ μέτρου, τὴν πλήρη δηλαδὴ ἐναρμόνιση πρὸς τὶς ἑκά-

στοτε ὑπάρχουσες ἱκανότητες (ἀπ. 102).Ἡ ἔλλειψη τοῦ μέτρου ἔχει ἀρνητικὰ 

ἀποτελέσματα (ἀπ. 233). Σὲ ἀντίθεση μὲ τὰ ζῶα, ποὺ ἔχουν ρυθμισμένο ἀπὸ τὴ 

φύση τοὺς τὸ μέτρο τῶν ἀναγκῶν τους, οἱ ἄνθρωποι δὲν γνωρίζουν αὐτὸν τὸν 

φυσικὸ περιορισμὸ (ἀπ. 198), γιατί ἡ ποσόστωση φρόνησης καὶ παθῶν, ὅπως 

εἴδαμε, ποικίλλει. 

Ἄκρως διαφωτιστικὸ γιὰ τὴ σχέση φύσης καὶ διδαχῆς εἶναι τὸ ἀπ. 172, 

ὅπου ὁ φιλόσοφος ἐξειδικεύει τὴ γενικὴ θέση του γιὰ τὴν ἀξία τῆς μελέτης. Τὸ 

βαθὺ θαλασσινὸ νερὸ ἀπειλεῖ τὸν ἄνθρωπο μὲ πνιγμό. Ἐκεῖνος ὅμως ἀντιμετω-

πίζει τὸ πρόβλημα μὲ τὴν ἐκμάθηση τῆς κολύμβησης. Ἡ διδαχὴ ἐνεργοποιεῖ μία 

ἱκανότητα ποὺ ὑπάρχει δυνάμει στὴν ἀνθρώπινη φύση. Στὸ ἴδιο ἀπόσπασμα 

παρατηρεῖ, μὲ τὸν τρόπο τοῦ Ἡρακλείτου, ὅτι ἡ θάλασσα συνενώνει τὰ ἀντί-

θετα, ἀφοῦ εἶναι χρήσιμη γιὰ τὸν ἄνθρωπο ἀλλὰ καὶ ἐπικίνδυνη γιὰ τὴ ζωή του. 

Αὐτὴ ἡ ἑνότητα τοῦ καλοῦ καὶ τοῦ κακοῦ στὴ φύση (ἀπ. 173) ἀντιστοιχεῖ πρὸς 

τὴν ἑνότητα φρόνησης καὶ παθῶν στὸν ἐσωτερικὸ κόσμο τοῦ ἀνθρώπου. Ἡ 



8 

 

κατανίκηση τῶν παθῶν ἐξασφαλίζει τὴν εὐτυχία ἤ, μὲ ἄλλα λόγια, ἡ εὐτυχία 

καὶ ἡ δυστυχία δὲν ἐπιβάλλονται ἔξωθεν, ἀλλὰ εἶναι καταστάσεις τῆς ψυχῆς, οἱ 

ὁποῖες ἐξαρτῶνται ἀπὸ τὰ κελεύσματα καὶ τὶς ἐπιλογὲς τῆς (ἀπ. 170). 

 

Ὁ ἐσωτερικὸς κόσμος  

ὡς κέντρο τῶν ἠθικῶν ἐπιλογῶν. 

 

Αὐτὴ ἡ ἐσωτερίκευση διαφοροποιεῖται αἰσθητὰ ἀπὸ τὴν παράδοση ποὺ ἐγκαι-

νιάζει ἡ Ἰλιάδα. Στὴ ραψωδία Ω περιγράφονται δύο πιθάρια στὸ παλάτι τοῦ Δία, 

ἀπὸ τὰ ὁποία τὸ ἕνα εἶναι γεμάτο ἀγαθὰ καὶ τὸ ἄλλο γεμάτο δυστυχίες. Ὁ θεὸς 

ἀναμιγνύει τὸ περιεχόμενό τους καὶ τὸ ρίχνει στὴ γῆ, καὶ ἔτσι ἐξηγεῖται ἡ ἀπου-

σία τῆς ἀπόλυτης εὐτυχίας ἀπὸ τὴν ἀνθρώπινη ζωή. Τὴν ἴδια εἰκόνα παραθέτει 

καὶ ὁ Πίνδαρος στὸ τέλος τοῦ τρίτου Πυθιονίκου. Στὸ προοίμιο ὅμως τῆς Ὀδύσ-

σειας ὁ Δίας εἰσηγεῖται μία νέα ἠθική, ὑποστηρίζοντας ὅτι οἱ ἄνθρωποι ἀδικαιο-

λόγητα κατηγοροῦν τοὺς θεοὺς γιὰ τὶς συμφορές τους, γιατί τὶς προκαλοῦν οἱ 

ἴδιοι μὲ τὶς ἀνήθικες ἐπιλογές τους. Ὡστόσο, τόσο στὰ ὁμηρικὰ ἔπη ὅσο καὶ στὴ 

μεθομηρικὴ λογοτεχνία οἱ θεοὶ διατηροῦν τὸν ἀνθρωπόμορφο χαρακτήρα τους, 

παρὰ τὴ φωτισμένη κριτικὴ τοῦ Ξενοφάνη καὶ τοῦ Εὐριπίδη (ἰδιαίτερα στὸν Ἡρα-

κλῆ). Μὲ τὴν Ὀδύσσεια ἐναρμονίζεται, ἐκ πρώτης ὄψεως, τὸ ἀπ. 175 τοῦ Δημο-

κρίτου, σύμφωνα μὲ τὸ ὁποῖο οἱ θεοὶ χαρίζουν στοὺς θνητοὺς μόνο ἀγαθά, ἀλλὰ 

ἐκεῖνοι, ἐξαιτίας τῆς ἄγνοιας ἢ τῆς ἀνοησίας τους, προκαλοῦν τὶς συμφορές 

τους. Εἶναι ὅμως προφανές, νομίζουμε, ὅτι ἐδῶ ὁ φιλόσοφος προβαίνει σὲ κά-

ποια παραχώρηση πρὸς τὴν παραδοσιακὴ θρησκεία, ἀφοῦ εἶναι θεμιτὸ νὰ συ-

ναγάγουμε, ἐξ ἀντιθέτου πρὸς τὴν ἀνθρώπινη ἀνοησία, ὅτι οἱ θεοὶ ἔχουν ἀντι-

καταστήσει τὴ φρόνηση, ποὺ ἐγγυᾶται τὴν εὐτυχία. 

Ἀπόδειξη τοῦ ἰσχυρισμοῦ αὐτοῦ προσφέρει τὸ ἀπ. 37, ποὺ δηλώνει ὅτι 

ὅποιος ἐπιλέγει τὰ ἀγαθὰ τῆς ψυχῆς ἐπιλέγει ὅσα εἶναι πιὸ κοντὰ στὸν ἐσωτε-

ρικὸ θεὸ (ἔτσι κατανοοῦμε τὸν συγκριτικὸ θειότερα), ἐνῶ ὅποιος ἐπιλέγει τὰ 

ἀγαθὰ τοῦ σώματος προτιμᾶ ὅσα ταιριάζουν στὸν ἄνθρωπο. Ἡ ψυχὴ εἶναι, κατὰ 

τὸν Δημόκριτο, τὸ ἐνδιαίτημα τοῦ θεοῦ (ἀπ. 171), ἐνῶ τὸ ἀπ. 112 ἀναφέρεται στὸν 

θεϊκὸ νοῦ ποὺ σκέφτεται πάντα τὸ καλό, καὶ ὁ λόγος εἶναι, ἀσφαλῶς, γιὰ τὸν 

ἀνθρώπινο νοῦ ποὺ κλείνει μέσα τοῦ τὸν θεό. Στὴ θεολογία ὅμως τοῦ Ἀβδηρίτη 

θὰ ἐπανέλθουμε στὴ συνέχεια, μολονότι ἔχει καταστεῖ ἤδη σαφὲς ὅτι τὸ φυσιο-

κρατικὸ σύστημα τῆς ἀτομικῆς θεωρίας δὲν ἀφήνει πολλὰ περιθώρια γιὰ τὴν 

ὕπαρξη θεῶν τοῦ τύπου τοῦ ὀλύμπιου δωδεκαθέου. 

 

 

Ἡ ἠθικὴ ὡς κριτήριο τῆς καθημερινῆς ζωῆς. 

 

Οἱ προηγούμενες σκέψεις ἐνδέχεται, νὰ δημιούργησαν τὴν ἐντύπωση ὅτι ὁ φι-

λόσοφος ἐνδιαφέρεται γιὰ τὶς ἠθικὲς ἀξίες καθαυτές. Γιὰ τὸν ἴδιο ὅμως προέχει 

τὸ πρακτικὸ ἀντίκρισμα αὐτῶν τῶν ἀξιῶν, πῶς δηλαδὴ ἐφαρμόζονται στὴν 



9 

 

καθημερινὴ ζωή. Γιὰ παράδειγμα, προτρέπει τὴν ἐνασχόληση τοῦ ἀνθρώπου μὲ 

ὅσο γίνεται λιγότερες δημόσιες καὶ ἰδιωτικὲς ὑποθέσεις, προκειμένου νὰ ἐξα-

σφαλιστεῖ ἡ ἐπιδιωκόμενη ἀταραξία (ἀπ. 3). Θὰ ἦταν ὅμως παραπλανητικό, ἂν 

συμπεραίναμε ὅτι προτείνει τὴν ἀπόλυτη ἀπραξία ὡς προϋπόθεση τῆς ἀταρα-

ξίας. Ἀντίθετα, στὸ ἴδιο ἀπόσπασμα συμβουλεύει τὴν ἐνασχόληση μὲ ζητήματα 

ποὺ ἀνταποκρίνονται στὶς δυνατότητες τοῦ καθενός, οἱ ὁποῖες, ὅπως εἴδαμε, 

εἶναι ἀπὸ τὴ φύση τοὺς συγκεκριμένες καὶ ἐπακριβῶς καθορισμένες, ἀφοῦ 

προηγουμένως φτάσουν στὸν μέγιστο δυνατὸ βαθμὸ χάρη στὴν παιδεία. Γιὰ τὸν 

λόγο αὐτὸν ἡ πολιτικὴ ἐξουσία ἀνήκει δικαιωματικὰ στοὺς κρέσσονες, δηλαδὴ 

στοὺς προικισμένους μὲ μεγάλη σωφροσύνη, καὶ ὄχι στοὺς ἰσχυρότερους (ἀπ. 

267), ἄποψη ποὺ θὰ ὁδηγήσει τὸν Πλάτωνα νὰ ἀναθέσει τὴ διαχείριση τῆς πολι-

τικῆς ἐξουσίας στοὺς φιλοσόφους. Ὁ Δημόκριτος πιστεύει σὲ ἕνα ὀργανωμένο 

δημοκρατικὸ πολίτευμα, τὸ ὁποῖο προκρίνει ἔναντι της τυραννίδας, γιατί ἡ δη-

μοκρατία ἐγγυᾶται τὸ πολυτιμότερο ἀνθρώπινο ἀγαθό, τὴν ἐλευθερία (ἀπ. 251), 

καὶ ὑπόσχεται στοὺς πολίτες τὴν εὐημερία, γιατί μόνο ἂν τὸ κράτος εὐημερεῖ 

εὐημεροῦν καὶ οἱ πολίτες τοῦ (ἀπ. 252, πρβ. ἀπ. 287). 

Τὸ κράτος διέπεται ἀπὸ νόμους, ποὺ ρυθμίζουν τὶς διαπροσωπικὲς σχέ-

σεις στὸ συλλογικὸ ἐπίπεδο. Οἱ νόμοι ἔχουν εὐεργετικὴ δράση (ἀπ. 248), γιατί 

προστατεύουν τὸν πολίτη ἀπὸ τὶς ἐπιβλαβεῖς ἢ ὑπέρμετρες συμπεριφορὲς τῶν 

συνανθρώπων του, οἱ ὁποῖες ὑπαγορεύονται ἀπὸ τὴν ἐπικράτηση τῶν παθῶν, 

π.χ. τοῦ φθόνου (ἀπ. 245) ἢ τῆς ὀργῆς (ἀπ. 143).  ἄνθρωπος πρέπει νὰ ὑπακούει 

στοὺς νόμους ἀπὸ πεποίθηση καὶ ὄχι ἀπὸ φόβο (ἀπ. 41) ἐν ὀψει τῆς σκληρῆς τι-

μωρίας ποὺ αὐτὸς ἐπιφυλάσσει στοὺς ἀδίκους (ἀπ. 258, 259, 260, 262).Ὁ νόμος 

ἀποτυπώνει τὴ συσσωρευμένη συλλογικὴ ἐμπειρία σὲ ἐναρμόνιση μὲ τὸ ἀτο-

μικὸ περὶ δικαίου αἴσθημα, εἶναι δηλαδὴ προϊόν της ἀέναης διαδράσης ἀνάμεσα 

στὴ συλλογικὴ δικαιικὴ παράδοση καὶ στὸ προσωπικὸ αἴσθημα τῆς αἰδοῦς, ἡ 

ὁποία γνωρίζει ἀπὸ τὴ φύση της τί εἶναι δίκαιο. 

Παράλληλα μὲ τὸν νόμο στὸ εὐρύτερο πλαίσιο τῆς κοινότητας, τὶς δια-

προσωπικὲς σχέσεις στὸ στενότερο περιβάλλον τὶς διέπει ἡ φιλία (ἀπ. 99,100, 

101, 106,107,109,186), μία σημαντικὴ παράμετρος τῆς κοινωνικῆς ζωῆς στὴν ἀρ-

χαία Ἑλλάδα ἤδη ἀπὸ τὴν ἐποχὴ τῆς Ἰλιάδος. Κατὰ τὴ γνώμη τοῦ φιλοσόφου, ἡ 

σύναψη φιλίας πρέπει νὰ βασίζεται σὲ δοκιμασμένους —αὐτὸ θὰ πεῖ: φερέγγυ-

ους— ἀνθρώπους, οἱ ὁποῖοι εἶναι πρόθυμοι νὰ ἐπιδείξουν ἀνοχὴ στὶς ἀδυναμίες 

τῶν ἄλλων (ἀπ. 302. 193). Τὸ πλῆθος τῶν φίλων δὲν ἐγγυᾶται ἀπαραίτητα τὴν 

ποιότητά τους.Ἕνας συνετὸς φίλος ἀξίζει ὅσο πολλοὶ ἀνόητοι μαζὶ (ἀπ. 98), 

γνώμη ποὺ ἀνακαλεῖ ἔντονα στὴ μνήμη μας τὸ περίφημο ἡρακλείτειο ἀπόσπα-

σμα σύμφωνα μὲ τὸ ὁποῖο ἕνας ἄριστος ἰσοδυναμεῖ μὲ δέκα χιλιάδες. Ὁ πραγ-

ματικὸς φίλος πρέπει νὰ συμμετέχει στὶς χαρὲς τῶν ἄλλων, μόνο ἐφόσον προ-

σκληθεῖ, ἐνῶ ὀφείλει νὰ παρεμβαίνει αὐθόρμητα καὶ νὰ συμπαρίσταται στὸν 

φίλο στὶς δύσκολες στιγμές του (ἀπ. 302. 169, πρβ. ἀπ. 101,106). Συχνὰ ὅμως τὰ 

φαινόμενα ἀπατοῦν, καὶ αὐτὸς ποὺ δηλώνει φίλος μπορεῖ νὰ μὴν ἐκφράζει τὰ 

πραγματικά του αἰσθήματα, ἐνῶ κάποιος ἄλλος ποὺ δὲν ἐκδηλώνεται ἐνδέχεται 



10 

 

νὰ ἀποδειχθεῖ γνήσιος φίλος (ἀπ. 97).Ἐπίδειξη φιλίας, μὲ τὴν ἔννοια τῆς ἀλλη-

λεγγύης πρὸς τὸν συνάνθρωπο, δηλώνουν ἡ εὐεργεσία καί, κυρίως, ἡ ἀνταπό-

δοσή της. Ὁ φιλόσοφος ὑποστηρίζει ὅτι ἐπιβάλλεται νὰ ἀνταποδίδει κανεὶς στὸ 

πολλαπλάσιο μία εὐεργεσία ποὺ ἔχει δεχθεῖ (ἀπ. 92, πρβ. τὴν ἀνταπόδοση τῆς 

φιλοξενίας τοῦ Ἡρακλῆ ὑπὸ συνθῆκες πένθους στὴν Ἄλκηστη τοῦ Εὐριπίδη: ὁ 

ἥρωας παλεύει μὲ τὸν Θάνατο καὶ ἐπαναφέρει στὴ ζωὴ τὴ σύζυγο τοῦ οἰκοδε-

σπότη του, τοῦ Ἀδμήτου), ἐνῶ ἀναγνωρίζει ὅτι τὸ μέγεθος μιᾶς εὐεργεσίας κρὶ- 

νεται ἀπὸ τὴν ἑκάστοτε περίσταση (ἀπ. 94), μολονότι κάποτε ἐλλοχεύει ὁ κίνδυ-

νος κάποιος νὰ λάβει ὡς ἀνταπόδοση τὸ κακὸ (ἀπ. 93). Σημασία ἔχει καὶ ὁ τρό-

πος τῆς εὐεργεσίας. Ἡ γνήσια εὐεργεσία δὲν προσδοκᾶ ἀντάλλαγμα, δὲν ἀπο-

βλέπει δηλαδὴ στὸ προσωπικὸ συμφέρον (ἀπ. 96). 

Ἐκτὸς ἀπὸ τὶς διαπροσωπικὲς σχέσεις, ὁ Ἀβδηρίτης ἀποδίδει ἰδιαίτερη βα-

ρύτητα στὴν ἀπόκτηση τοῦ πλούτου. Ἤδη ἀπὸ τὴν ἐποχὴ τοῦ Σόλωνα, ὁπότε 

παρατηροῦνται ἡ διαμόρφωση καὶ ἡ ἄνοδος μιᾶς εὔπορης ἐμπορικῆς τάξης στὴν 

Ἀθήνα, ὁ παράνομος πλουτισμὸς φαίνεται ὅτι εἶχε ἀναδειχθεῖ σὲ ὀξὺ κοινωνικὸ 

πρόβλημα. Γιὰ τὸν λόγο αὐτὸν ὁ σοφὸς νομοθέτης, στὴν ἐλεγεία του πρὸς τὶς 

Μοῦσες, τάσσεται ρητὰ ὑπὲρ τῆς ἀπόκτησης πλούτου μόνο μὲ ἔντιμα μέσα καὶ 

ἀπειλεῖ τοὺς παραβάτες μὲ τιμωρία. Καὶ ὁ Δημόκριτος ὑπογραμμίζει ὅτι ὁ ἄδικος 

τρόπος πλουτισμοῦ εἶναι ἀποτρόπαιο ἔγκλημα (ἀπ. 78, 218, 220) ἢ πηγὴ δυστυ-

χίας (ἀπ. 221). Ὁ ἴδιος ὁ πλοῦτος, ὡστόσο, δὲν εἶναι χωρὶς προβλήματα. Ὁ 

ἄνθρωπος ὠθεῖται ἀπὸ τὸν διακαὴ πόθο νὰ γίνει πλούσιος. Ὅταν ὅμως πλουτί-

σει, διακατέχεται ἀπὸ τὴ βασανιστικὴ ἀγωνία πῶς νὰ τὸν διατηρήσει ἢ νὰ τὸν 

ἐπαυξήσει καί, ὅταν τὸν χάσει, βυθίζεται σὲ ἄφατη θλίψη (ἀπ. 302. 184). Γιὰ τὸν 

λόγο αὐτὸν ἡ ψυχικὴ γαλήνη ἐξασφαλίζεται, ἂν ὁ ἄνθρωπος ἀρκεῖται σὲ ὅσα 

ἔχει καὶ δὲν λυπᾶται γιὰ ὅσα τοῦ λείπουν (ἀπ. 231), λαμβάνοντας ὑπόψη ὅτι 

ἄλλοι εἶναι σὲ πολὺ χειρότερη κατάσταση, διαπίστωση ποὺ τιθασεύει τὴ φιλο-

χρηματία του (ἀπ. 191). Τὴν εὐτυχία, ἐξάλλου, δὲν τὴν ἐγγυᾶται ὁ πλοῦτος ἀλλὰ 

ἡ εὐθυκρισία (ἀπ. 40).Ἡ ἐπισφάλεια τῆς δόξας καὶ τοῦ πλούτου τονίζεται στὸ 

ἀπ. 77 καὶ ἀποδίδεται στὴν ἀπουσία τῆς σύνεσης, ἡ ὁποία συντελεῖ στὴν ἐπω-

φελῆ διαχείρισή τους (πρβ. ἀπ. 82a).Ὁ πλοῦτος ὅμως μπορεῖ νὰ ἀποβεῖ καὶ εὐερ-

γετικός, ἂν οἱ εὔποροι πολίτες συντρέχουν τοὺς ἀδύναμους καὶ ἄπορους συμπο-

λίτες τους, ἂν δηλαδὴ ἀξιοποιοῦν τὸν πλοῦτο μὲ εὐαίσθητα κοινωνικὰ κριτήρια. 

Ἡ ἄμβλυνση τῶν ταξικῶν ἀνισοτήτων συντελεῖ στὴν κοινωνικὴ συνοχή, ἡ ὁποία 

θεωρεῖται ὕψιστο ἀγαθὸ (ἀπ. 250), καὶ αὐτή, μὲ τὴ σειρά της, στὴν πρόοδο τοῦ 

κράτους (ἀπ. 255, πρβ. ἀπ. 282). Αὐτὸ ὑπονοεῖ πιθανότατα τὸ ἀπ. 151, ὅπου ὑπο-

στηρίζεται ὅτι τὸ ψάρι ποὺ μοιράζεται δὲν ἔχει ἀγκάθια, μολονότι ἡ διάθεση τοῦ 

πλούτου πρέπει νὰ πραγματοποιεῖται μὲ βάση ὁρισμένες προδιαγραφές, καὶ ὄχι 

ἀδιακρίτως (ἀπ. 282). Ἀντίθετα, ὅποιος ἐπιδιώκει ἀντὶ παντὸς τιμήματος τὸν 

πλοῦτο δὲν μπορεῖ νὰ εἶναι δίκαιος (ἀπ. 50), γιατί εἶναι ἀναπόφευκτο νὰ κατα-

φύγει στὴ χρήση ἔκνομων μέσων γιὰ τὴν ἀπόκτησή του. Ὁ πλοῦτος καὶ ἡ φτώ-

χεια, ἄλλωστε, δὲν εἶναι ἀπόλυτα μεγέθη, ἀλλὰ ἐξαρτῶνται ἀπὸ τὸ πλῆθος καὶ 



11 

 

τὸ μέγεθος τῶν ἐπιθυμιῶν. Ἂν κάποιος ἱκανοποιεῖται μὲ τὰ λίγα, μπορεῖ νὰ θε-

ωρεῖ τὸν ἑαυτό του πλούσιο (ἀπ. 284, πρβ. ἀπ. 286). 

Ὁ ἔπαινος εἶναι ἐπικίνδυνος, ἂν ἀπευθύνεται πρὸς ἀσυνέτους (ἀπ. 113), 

ἐνῶ καὶ οἱ τιμὲς πρέπει νὰ ἔχουν ἀποδέκτες τοὺς συνετοὺς (ἀπ. 95), γιατί μόνο 

αὐτοὶ εἶναι σὲ θέση νὰ τὶς ἐκτιμήσουν. Ἂν ἀδυνατεῖς νὰ διαπιστώσεις ἀντιστοι-

χία τῶν ἐπαίνων ποὺ σου ἐπιδαψιλεύουν πρὸς τὶς ἱκανότητές σου, τότε πρέπει 

νὰ διαγνώσεις πρόθεση κολακείας (ἀπ. 115). Ἀλλὰ καὶ ὁ αὐτοέπαινος εἶναι κα-

ταδικαστέος (ἀπ. 114), γιατί αὐτὸ ποὺ ἔχει σημασία εἶναι μόνο ἡ ἀντικειμενικὴ 

ἀξιολόγηση. Ὡς πρὸς τὴ σχέση τῶν δύο φύλων, ὁ Δημόκριτος, ἀκολουθώντας 

τὴν παράδοση, τάσσεται ρητὰ μὲ τὸ μέρος τῶν ἀρρένων. Ὁ φιλόσοφος θεωρεῖ 

ὅτι εἶναι φοβερὸ νὰ ἐξουσιάζεται κανεὶς ἀπὸ γυναίκα (ἀπ. 111, 214, πρβ. ἀπ. 110), 

ἡ ὁποία ρέπει ἀπὸ τὴ φύση της πρὸς τὶς μηχανορραφίες (ἀπ. 273), ἐνῶ τὰ λόγια 

της, καθὼς καὶ τὰ κοσμήματά της, πρέπει νὰ εἶναι λιτὰ καὶ μετρημένα (ἀπ. 

274).Ὅσον ἀφορᾶ τὰ παιδιά, ὁ Δημόκριτος πιστεύει ὅτι ἡ ἀνατροφὴ τους ἀπαιτεῖ 

πολλὲς φροντίδες, ἐνῶ ἡ ἀποτυχία της προκαλεῖ μεγάλη ὀδύνη (ἀπ. 275, πρβ. 

ἀπ. 178, καὶ γενικὰ γιὰ τὰ παιδιὰ ἀπ. 276, 277, 278, 279, 280). 

 

 

Ἡ θεολογία τοῦ Δημοκρίτου. 

 

Ἀπομένει νὰ συζητηθεῖ ἕνα κεφαλαιῶδες θέμα, τὸ ζήτημα τῆς θεολογίας τοῦ 

Δημοκρίτου καὶ τῆς σχέσης του μὲ τὴν ἀθανασία τῆς ψυχῆς καὶ τὴ μεταθανάτια 

τιμωρία της. Κατὰ τὸν φιλόσοφο, ἡ θρησκεία εἶναι γέννημα ψυχοφυσιολογικῶν 

αἰτίων. Συγκεκριμένα, οἱ ἄνθρωποι βλέπουν στὸν ὕπνο τοὺς εἰκόνες (εἴδωλα), 

οἱ ὁποῖες εἶναι ὑπερφυσικοῦ μεγέθους καὶ προαναγγέλλουν τὸ μέλλον. Ἔχουν 

τὴ δυνατότητα νὰ προκαλοῦν τὸ καλὸ ἢ τὸ κακὸ καὶ δημιουργοῦν δέος στοὺς 

ἀνθρώπους, ἐπειδὴ οἱ τελευταῖοι, πιστεύουν ὅτι οἱ εἰκόνες αὐτὲς ταυτίζονται μὲ 

τοὺς θεοὺς (ἀπ. 166).Ἐδῶ ὅμως προκύπτει ἡ ἀκόλουθη ἀντίφαση: οἱ θεοὶ στὸν 

Δημόκριτο εἶναι ἀφενὸς πρόξενοι ἀγαθῶν, καὶ ὄχι κακῶν (ἀπ. 175), καὶ ἀφετέ-

ρου θὰ ἔπρεπε νὰ εἶναι ἀθάνατοι, καὶ ὄχι φθαρτοὶ ὅπως οἱ προαναφερθεῖσες 

εἰκόνες. Στὴν πραγματικότητα πρόκειται γιὰ εἰκόνες τῆς ἐγρήγορσης ποὺ μέσω 

τῶν πόρων τοῦ σώματος εἰσέρχονται στὸν ἄνθρωπο καὶ ἐμφανίζονται στὸν 

ὕπνο του. Μία ἄλλη αἰτία δημιουργίας τῆς θρησκείας εἶναι τὰ ἐντυπωσιακὰ φυ-

σικὰ φαινόμενα (μαρτ. 75: ἐκλείψεις τῶν οὐράνιων σωμάτων, κεραυνοί, σεισμοὶ 

κτλ.). Ἂν ὅμως, μὲ τὴ μελέτη τῶν φυσικῶν φαινομένων, ὁ ἄνθρωπος ἀνακαλύ-

ψει τὴν αἰτιολογία τους, τότε θὰ ἀπαλλαγεῖ ἀπὸ τὸν φόβο καὶ θὰ ἀποκτήσει τὴν 

ἐπιθυμητὴ ἀταραξία. Ἡ θρησκεία καθιερώθηκε ἀπὸ μερικοὺς σοφούς, ποὺ ὕψω-

ναν τὰ χέρια τους πρὸς τὸν αἰθέρα καὶ προσεύχονταν στὸν παντοκράτορα Δία 

(ἀπ. 30). 

Ἀποκαλυπτικὸ γιὰ τὴ στάση τοῦ Δημοκρίτου ἀπέναντι στοὺς θεοὺς εἶναι 

τὸ ἀπ. 234, ὅπου ὁ φιλόσοφος ἐπικρίνει ὅσους προσεύχονται στοὺς θεοὺς γιὰ τὴν 

καλή τους ὑγεία, ἀγνοώντας ὅτι ἡ ὑγεία τους ἐξαρτᾶται ἀπὸ τοὺς ἴδιους, ὅτι 



12 

 

δηλαδὴ στὸ θέμα αὐτὸ δὲν παρεμβαίνουν οἱ θεοί. Σὲ ἕνα συναφὲς ἀπόσπασμα 

κατηγορεῖ τοὺς ἀνθρώπους ποὺ συμβουλεύονται μὲ σχολαστικότητα διάφορα 

σημάδια γιὰ τὴν πρόγνωση τῶν καιρικῶν συνθηκῶν, ἀλλὰ ἀγνοοῦν τὶς εὔγλωτ-

τες ἐνδείξεις τοῦ σώματος ποὺ τοὺς προειδοποιοῦν γιὰ τοὺς κινδύνους ποὺ δια-

τρέχει ἡ ὑγεία τοὺς (ἀπ. 147). Στὸ ἀπ. 112a προτρέπει ὅσους πιστεύουν στὴν πα-

ντογνωσία τῶν θεῶν νὰ ἀποφεύγουν τὴ διάπραξη ἀδικημάτων, ἀκόμη καὶ ἂν 

αὐτὰ δὲν γίνουν ἀντιληπτά. Εἶναι προφανὲς ὅτι οἱ θεοὶ ὑποκαθιστοῦν τὴν αἰδῶ, 

ποὺ ἐμποδίζει, ὅπως εἴδαμε, τὸν ἄνθρωπο νὰ ἀδικεῖ εἴτε κρυφὰ εἴτε φανερά. Ἡ 

διευκρίνιση ὅτι ἡ προτροπὴ ἀπευθύνεται σὲ ὅσους πιστεύουν στοὺς θεοὺς ἀπο-

δεικνύει ὅτι πρόκειται γιὰ σαφὴ παραχώρηση πρὸς τὴν παραδοσιακὴ θρησκεία. 

Τὸ ἴδιο ἰσχύει καὶ γιὰ τὴν ἄποψη ὅτι εἶναι προσφιλεῖς στοὺς θεοὺς ὅσοι ἀποφεύ-

γουν τὴν ἀδικία (ἀπ. 217). 

Ἕνα ἄλλο ἀπόσπασμα εἰσάγει μιὰ τριβαθμιδωτὴ κλίμακα: οἱ θεοὶ μόνο 

ἐξουσιάζουν, οἱ ἄνθρωποι ἐξουσιάζουν καὶ ἐξουσιάζονται, ἐνῶ τὰ ζῶα μόνο 

ἐξουσιάζονται (ἀπ. 34). Πιστεύουμε ὅμως ὅτι τὸ ἀπόσπασμα δὲν ἀνήκει στὸν Δη-

μόκριτο, γιατί ὁ συγγραφέας ὁ ὁποῖος τὸ παραδίδει τονίζει ὅτι ὁ ἄνθρωπος εἶναι 

ἕνας μικρὸς κόσμος, ὅπως τὸν ἀποκάλεσε ὁ Δημόκριτος, ἀλλὰ δὲν ἰσχυρίζεται 

ὅτι καὶ οἱ προηγούμενες ἀπόψεις ἀνήκουν στὸν ἴδιο φιλόσοφο. Στὴ συνέχεια 

ἀποδέχεται, ὅπως ὁ Πλάτων, τὴν τριμερῆ διαίρεση τῆς ψυχῆς σὲ λογιστικὸ (ἀντί-

στοιχα πρὸς τὸ θεῖο), σὲ θυμοειδὲς (ἀντίστοιχα πρὸς τὸ ἀνθρώπινο) καὶ σὲ ἐπι-

θυμητικὸ (ἀντίστοιχα πρὸς τὸ ζωῶδες). Ἑπομένως, μόνο ἡ φράση γιὰ τὸν 

ἄνθρωπο ὡς μικρόκοσμο εἶναι δημοκρίτεια. Τὸ ἀπόσπασμα πρέπει νὰ παραβλη-

θεῖ μὲ τὴ μάρτ. 116, σύμφωνα μὲ τὴν ὁποία θεοί, σοφοὶ θνητοὶ καὶ ἄλογα ζῶα 

διαθέτουν περισσότερες ἀπὸ τὶς κανονικὲς αἰσθήσεις (ἂν στοὺς σοφοὺς συμπε-

ριλαμβάνονται καὶ οἱ ποιητές, τότε ὁ ὑπαινιγμὸς ἀφορᾶ τὴν ἱκανότητά τους νὰ 

ἀφουγκράζονται τὰ ἐπερχόμενα), γεγονὸς ποὺ ἐξισώνει, ὡς πρὸς ἕνα ἔστω γνώ-

ρισμα, τὶς τρεῖς βαθμίδες καὶ προκαλεῖ ἀναπάντητα ἐρωτήματα. 

Οὔτε οἱ ἀπόψεις τοῦ φιλοσόφου γιὰ τὴ θεόπνευστη προέλευση τῆς ποίη-

σης διαθέτουν ἀποδεικτικὴ ἀξία, γιατί, ὅπως δέχεται ἡ ἔρευνα, ὁ Δημόκριτος πα-

ραπέμπει στὴν ἐπίκληση τῶν Μουσῶν ἐκ μέρους τῶν ἴδιων τῶν ποιητῶν. Ἡ συ-

μπλοκὴ φύσεως θεαζούσης (ἀπ. 21), ἡ ὁποία χαρακτηρίζει τὸν Ὅμηρο, ἴσως ἀνα-

φέρεται μεταφορικὰ στὸ ἀπαράμιλλο τάλαντό του καὶ δὲν ἔχει θεολογικὲς προ-

εκτάσεις. Τέλος, τὸ ὄνομα Τριτογένεια τῆς Ἀθηνᾶς, τὸ ὁποῖο ἑρμηνεύεται ἀλλη-

γορικὰ ὡς συνδυασμὸς τριῶν ἀρετῶν, τῆς εὐθυκρισίας, τῆς ὀρθοέπειας καὶ τῆς 

ἐκτέλεσης τοῦ πρέποντος (ἀπ. 2), ἐπιβεβαιώνει μὲ κάθε ἐπιθυμητὴ σαφήνεια 

τὴν ἀπόρριψη τῶν παραδοσιακῶν θεοτήτων. Ἑπομένως, ἀπὸ τὸν Δημόκριτο 

ἀπουσιάζει ἕνας ὑπερβατικὸς θεὸς-δημιουργός, ποὺ καθορίζει μὲ τὶς ἐντολές 

του τοὺς ἠθικοὺς κανόνες τῆς ἀνθρώπινης ζωῆς. Ἕνα φυσικὸ ἐνδοσυνειδησιακὸ 

κριτήριο, ἡ αἰδώς, ἐπιβάλλει στὸν ἄνθρωπο τὴ δέουσα συμπεριφορά. 

Ὡστόσο, ὁ Δημόκριτος δὲν ἐνδιαφέρεται νὰ ἀναπτύξει μία συστηματικὴ 

ἀντιθρησκευτικὴ φιλοσοφία ἢ νὰ ὑποστηρίξει ἰδεολογικὰ τὴν ἀθεΐα. Σὲ ἀντί-

θεση μὲ τὸν Δημόκριτο, ὁ Ἐπίκουρος, ποὺ ἔχει δεχθεῖ ἔντονη ἐπίδραση ἀπὸ τὸν 



13 

 

προσωκρατικὸ φιλόσοφο, πιστεύει ὅτι οἱ θεοὶ ὑπάρχουν καὶ εἶναι ἀθάνατοι καὶ 

μακάριοι, ἀλλὰ ἀδιαφοροῦν γιὰ τὶς ἀνθρώπινες ὑποθέσεις ἢ γιὰ τὴ λειτουργία 

τοῦ σύμπαντος. Ἡ ἰδεολογία αὐτή, παρ’ ὅλα αὐτά, δὲν ἀποτρέπει τὸν Ἐπίκουρο 

ἀπὸ ἐκδηλώσεις εὐσέβειας πρὸς τοὺς θεούς. Παρόμοια μὲ τὴν ἀντιμετώπιση τοῦ 

ζητήματος τῶν θεῶν εἶναι ἡ στάση τοῦ Ἀβδηρίτη ἀπέναντι στὴν τύχη. Τυχαῖο 

εἶναι ὅ,τι δὲν μπορεῖ νὰ ἐξηγηθεῖ ἐπαρκῶς μὲ τὴ βοήθεια τῆς λογικῆς. Γι’ αὐτὸ ὁ 

ἄνθρωπος δὲν πρέπει νὰ ἐμπιστεύεται τὴν τύχη, ἀκόμα καὶ ἂν αὐτὴ ἀποδειχθεῖ 

εὐνοϊκὴ ἀπέναντί του, ἀφοῦ τὰ ἀγαθά της εἶναι ἐπισφαλῆ (ἀπ. 3, 176, 197). Ἄλλες 

φορὲς πάλι ἡ τύχη ἀποτελεῖ ἁπλὴ πρόφαση, γιὰ νὰ συγκαλύψει τὴν ἔλλειψη 

βούλησης ἐκ μέρους τῶν ἀνθρώπων (ἀπ. 119). 

 

 

Ἡ μεταθανάτια τιμωρία. 

 

Ἡ ἀπουσία τῶν θεῶν θέτει τὸ κρίσιμο ἐρώτημα γιὰ τὴν ὕπαρξη μεταθανάτιας 

τιμωρίας. Στὴ ραψωδία λ τῆς Ὀδύσσειας ὁ ἥρωας συναντᾶ τὶς σκιὲς τῆς μητέρας 

του καὶ τῶν συμπολεμιστῶν του στὴν τρωικὴ ἐκστρατεία. Οἱ σκιὲς τῶν νεκρῶν 

ὄχι μόνο εἶναι ἀναγνωρίσιμες, ἀλλὰ καὶ δὲν ἔχουν λησμονήσει τὸ παρελθόν 

τους, ὅπως ἀποδεικνύει ἡ περιφρονητικὴ συμπεριφορὰ τοῦ Αἴαντα ἀπέναντι 

στὸν Ὀδυσσέα, ὁ ὁποῖος κατόρθωσε παρ’ ἀξίαν, κατὰ τὴ γνώμη τοῦ νεκροῦ μα-

χητῆ, νὰ ἀποκτήσει τὴν πανοπλία τοῦ Ἀχιλλέα. Γιὰ τὸ θέμα μᾶς εἶναι σημαντικὸ 

νὰ ὑπογραμμίσουμε τὴν αἰώνια τιμωρία τριῶν μεγάλων ἁμαρτωλῶν, τοῦ Τα-

ντάλου, τοῦ Σισύφου καὶ τοῦ Τιτυοῦ. Ὁ ποιητής, ὡστόσο, δὲν μνημονεύει ἄλλους 

τιμωρημένους, γιατί προφανῶς δὲν τὸν ἀπασχολεῖ τὸ συγκεκριμένο θέμα. Στὸν 

δεύτερο Πυθιόνικο τοῦ Πινδάρου μνημονεύεται ἡ αἰώνια τιμωρία τοῦ Ἰξίονα, 

ἐνῶ στὸν δεύτερο Ὀλυμπιόνικο τοῦ ἴδιου ποιητῆ γίνεται λόγος γιὰ ἕναν ἀνώ-

νυμο κριτὴ ποὺ ἐκδίδει τὴν ἐτυμηγορία του γιὰ τὶς ψυχὲς τῶν νεκρῶν καὶ ἀντα-

μείβει, μὲ τὴ μεταφορά τους στὰ νησιὰ τῶν μακάρων, ὅσους ἐνάρετους ἔχουν 

κατορθώσει νὰ ζήσουν ἀνεπίληπτα πάνω στὴ γῆ τρεῖς φορές. Τὰ ἐντάφια χρυσὰ 

ἐλάσματα, ποὺ ἔχουν συσχετιστεῖ ἀπὸ τὴν ἔρευνα μὲ τὸν τελευταῖο ἐπίνικο τοῦ 

Πινδάρου, μᾶς πληροφοροῦν ἐπίσης γιὰ τὴ μετενσάρκωση, ποὺ θεωρεῖται τιμω-

ρία, ἐνῶ οἱ ἐνάρετες ψυχὲς ἀποκτοῦν τὴν ἀθανασία. 

Τὸ θέμα τῆς δίκης στὸν Ἅδη ἀπαντᾶ καὶ στὸν Γοργία τοῦ Πλάτωνα (524a), 

ὅπου μνημονεύονται ὡς δικαστὲς τοῦ Κάτω κόσμου ὁ Αἰακός, ὁ Μίνως καὶ ὁ Ρα-

δάμανθυς. Ἀντίθετα, ὁ Σόλων στὴν ἐλεγεία του πρὸς τὶς Μοῦσες διαφορο-

ποιεῖται ἀποφασιστικὰ ἀπὸ παρόμοιες δοξασίες καὶ πιστεύει ὅτι ἡ ἐνοχὴ τῶν 

ἀδίκων κληροδοτεῖται στοὺς ἀπογόνους τους, οἱ ὁποῖοι, ἂν καὶ ἀθῶοι, τιμω-

ροῦνται κατὰ τὴ διάρκεια τῆς ἐπίγειας ζωῆς τους γιὰ τὶς παρανομίες τῶν προ-

γόνων τους, ἂν οἱ τελευταῖοι κατόρθωσαν, ὅσο ζοῦσαν, νὰ μείνουν ἀτιμώρητοι. 

Στόχος τῆς ἰδεολογίας αὐτῆς εἶναι προφανῶς ἡ ἀποτροπὴ τῆς ἀδικίας μὲ εὐαι-

σθητοποίηση τῆς φιλοστοργίας τῶν γονέων. Ἀπὸ τὴν ἄποψη αὐτὴν ὁ μεγάλος 

Ἀθηναῖος νομοθέτης συγγενεύει μὲ τὸν Δημόκριτο, ὁ ὁποῖος ἀρνεῖται 



14 

 

κατηγορηματικὰ τὴ μεταθανάτια τιμωρία, ἀφοῦ ἡ ψυχὴ παύει νὰ ὑφίσταται 

μετὰ τὸν θάνατο (ἀπ. 297). Ἀκόμη καὶ ἂν τὰ ἄτομα ποὺ τὴν ἀπαρτίζουν εἶναι 

ἄφθαρτα, ὅταν ἀποχωρίζονται ἀπὸ τὸ σῶμα, διασκορπίζονται. 

Μολονότι ἡ ἔρευνα ἔχει συνδέσει τὸν Δημόκριτο μὲ τοὺς Πυθαγορείους, 

δὲν γίνεται καμιὰ ἄμεση ἢ ἔμμεση ἀναφορὰ στὴν καίρια πυθαγόρεια ἀντίληψη 

τῆς μετενσάρκωσης. Ἀντίθετα, φαίνεται ὅτι ὁ ἀποχωρισμὸς τῆς ψυχῆς ἀπὸ τὸ 

σῶμα καὶ ἡ διάλυση τῶν ἀτόμων ποὺ τὴν ἀπαρτίζουν συνεπάγονται τὴ διά-

σπαση τῆς ἄρρηκτης ἑνότητάς τους, μὲ ἀποτέλεσμα ἡ ψυχὴ νὰ χάσει τὴν ταυτό-

τητά της. Ἡ θέση αὐτὴ ἐνισχύεται σημαντικά, νομίζουμε, καὶ ἀπὸ τὴ γνωστικὴ 

διαδικασία τοῦ ἀνθρώπου. Ὁ Δημόκριτος πρεσβεύει ὅτι ἡ γνώση παράγεται μὲ 

διπλὴ διαδικασία: ἀπὸ τὴν σκοτίην γνώμην, ποὺ ἀντιστοιχεῖ στὰ δεδομένα τῶν 

αἰσθήσεων, δηλαδὴ στὰ ἐμπειρικὰ ἐρεθίσματα τοῦ ἐξωτερικοῦ κόσμου, καὶ ἀπὸ 

τὴν γνησίην γνώμην, ποὺ ἀντιστοιχεῖ στὴν ἀναλυτικὴ λογικὴ ἐπεξεργασία τῶν 

αἰσθητηριακῶν δεδομένων. Ὅπως ἔχει δείξει ἡ ἔρευνα, ὁ Δημόκριτος δὲν ἀπα-

ξιώνει τὰ δεδομένα τῶν αἰσθήσεων, ἀλλὰ τὰ θεωρεῖ πρωτοβάθμια, ἁδρὰ καὶ ἐπι-

φανειακά. Ἡ ἐκλεπτυσμένη καὶ ἀναλυτική τους ἐπεξεργασία ἀπὸ τὴν γνησίην 

γνώμην ὁδηγεῖ στὴν ἀλήθεια, ποὺ βρίσκεται, κρυμμένη στὸν βυθὸ τῶν πραγμά-

των (ἀπ. 117).Ἡ σκοτίη γνώμη εἶναι ὑποδεέστερη ἀπὸ τὴν γνησίην, ἀλλὰ δὲν 

εἶναι κατὰ κανέναν τρόπο ἐσφαλμένη ἤ παραπλανητική. Στὸ ἀπ. 125 ὁ φιλόσο-

φος παριστάνει τὶς αἰσθήσεις νὰ διαμαρτύρονται γιὰ τὴν ἀγνωμοσύνη τῆς νόη-

σης, ποὺ δὲν ἀναγνωρίζει ὅτι τὰ δεδομένα τῆς πραγματικότητας τὰ ἀντλεῖ ἀπὸ 

αὐτές. 

Ἡ σχέση τῶν δύο γνωμῶν εἶναι ἀντίστοιχη μὲ τὴ σχέση ψυχῆς καὶ σώμα-

τος. Αὐτὸ σημαίνει ὅτι, ὅταν ἐπέρχεται ὁ θάνατος, ἡ ἐπικοινωνία τῶν δύο γνω-

μῶν παύει νὰ ὑφίσταται, ὁπότε νεκρώνεται καὶ ἡ λειτουργία τοῦ νοῦ/ψυχῆς, τὰ 

ἄφθαρτα ἄτομα τῆς ὁποίας, χωρὶς καμιὰ συγκεκριμένη πλέον ταυτότητα, δια-

σκορπίζονται. Ὑπ’ αὐτοὺς τοὺς ὅρους ὁ ἄνθρωπος πρέπει νὰ ἀπαλλαγεῖ ἀπὸ τὸν 

φόβο τοῦ θανάτου. Πράγματι, ὁ φιλόσοφος ἐλεεινολογεῖ ἐκείνους ποὺ δὲν ἀπο-

λαμβάνουν τὴν ἐπίγεια ζωὴ κατεχόμενοι ἀπὸ τὸν φόβο τοῦ θανάτου (ἀπ. 199, 

203) ἢ ἐπιθυμοῦν τὴ μακροζωία, ἐνῶ δὲν τὴν χαίρονται. Ὁ φόβος τοῦ θανάτου 

ὁδηγεῖ στὴν ἐπιθυμία τῶν γηρατειῶν (ἀπ. 205, 206), μιᾶς ἡλικίας μὲ πολλὰ προ-

βλήματα, ὅπως παραδέχεται καὶ ὁ ἴδιος ὁ Δημόκριτος (ἀπ. 296). Συνοψίζοντας, 

θὰ ὑποστηρίζαμε ὅτι ἡ πεμπτουσία τῆς δημοκρίτειας ἠθικῆς ἔγκειται στὴν 

ἀπαλλαγὴ τοῦ ἀνθρώπου ἀπὸ τὸν φόβο τῶν θεῶν καὶ τοῦ θανάτου, καθὼς καὶ 

στὴν πρόταση μιᾶς αὐτάρκους καὶ γαλήνιας ζωῆς, δηλαδὴ μιᾶς εὐτυχισμένης 

ἐπίγειας ζωῆς ἀσχέτως πρὸς τὴ διάρκειά της. 

 

 

Βίος καὶ ἐογο. 

 

Μετὰ τὸ ἐπιλεκτικὸ σχεδίασμα τῶν ἠθικῶν στοχασμῶν τοῦ Δημοκρίτου ὑπολεί-

πονται λίγα λόγια γιὰ τὴ ζωή του, τὰ στοιχεῖα τῆς ὁποίας εἶναι πενιχρὰ καὶ 



15 

 

ἀμφίβολα. Ὁ λόγος εἶναι ὅτι ἡ βιογραφία ὡς ἐπιστημονικὸς κλάδος ἀναπτύ-

χθηκε ἀρκετὰ ἀργὰ στὸ πλαίσιο τῆς φιλοσοφικῆς σχολῆς τοῦ Ἀριστοτέλη, τοῦ 

Περιπάτου (4ος αἰώνας). Ἕως τότε βιογραφικὰ στοιχεῖα ἀντλοῦνταν κυρίως ἀπὸ 

τὸ ἴδιο τὸ ἔργο τοῦ βιογραφουμένου ἢ ἀπὸ τὶς γελοιογραφικὲς παραμορφώσεις 

τῆς κωμωδίας (πρβ., γιὰ παράδειγμα, τὴν παρουσίαση τοῦ Σωκράτη στὶς Νεφέ-

λες τοῦ Ἀριστοφάνη. Ἡ ἔρευνα μάλιστα ἔχει ἐπισημάνει ὅτι ἀπὸ τὴν κωμωδία 

ἀπουσιάζει ἡ σάτιρα τῆς ἀτομικῆς θεωρίας, γεγονὸς ποὺ ὁδήγησε μερικοὺς με-

λετητὲς νὰ τοποθετήσουν τὴ γνωστοποίησή της πρὸς τὸ τέλος τοῦ 5ου αἰώνα), 

μὲ ἀποτέλεσμα οἱ παρεχόμενες πληροφορίες νὰ εἶναι ἀναξιόπιστες καὶ ἀνεκδο-

τολογικοῦ χαρακτήρα. 

Συγκεκριμένα, προκειμένου γιὰ τὸν θάνατο τοῦ Δημοκρίτου, λέγεται 

πώς, ὅταν γέρασε, ἐπέλεξε νὰ πεθάνει ἀπὸ ἀσιτία. Ἐπειδὴ ὅμως ἐκείνη τὴν πε-

ρίοδο τελοῦνταν τὰ Θεσμοφόρια, ἀποφάσισε νὰ διατηρηθεῖ στὴ ζωὴ γιὰ τρεῖς 

ἡμέρες εἰσπνέοντας τὴν εὐωδία τοῦ μελιοῦ. Ἡ πληροφορία αὐτὴ εἶναι σίγουρα 

πλαστὴ καὶ ὀφείλεται, κατὰ πάσα πιθανότητα, στὴ συμβουλὴ τοῦ φιλοσόφου 

γιὰ ὑγιεινὴ διατροφὴ μὲ βάση τὸ μέλι, ἐνῶ ἡ ἀπόφασή του γιὰ ἐθελούσιο θάνατο 

ἀποδίδεται στὴ διδασκαλία του, σύμφωνα μὲ τὴν ὁποία εἶναι περιττὸ καὶ ἀνόητο 

νὰ ταλαιπωρούμαστε ἀπὸ τὰ γηρατειὰ ἐξαιτίας τοῦ φόβου ἀπέναντι στὸν Ἅδη. 

Σύμφωνα μὲ μιὰν ἄλλη μαρτυρία (23), προκάλεσε ὁ ἴδιος τὴν τύφλωσή του, γιὰ 

νὰ ἐπιδοθεῖ στὶς σκέψεις καὶ τὶς παρατηρήσεις του χωρὶς τὴν παρέμβαση τῶν 

ὀφθαλμῶν. 

Μία ἄλλη ἐνδιαφέρουσα φιλοσοφικοῦ τύπου πληροφορία (μάρτ. 20) ἀνα-

φέρεται σὲ ὑποτιθέμενη συνομιλία του μὲ τὸν βασιλιὰ τῶν Περσῶν, τὸν Δαρεῖο, 

ὁ ὁποῖος εἶχε χάσει πρόσφατα τὴ σύζυγό του καὶ ζήτησε ἀπὸ τὸν Δημόκριτο νὰ 

τὴν ἐπαναφέρει στὴ ζωή. Ὁ φιλόσοφός του τὸ ὑποσχέθηκε, μὲ τὴν προϋπόθεση 

ὁ βασιλιὰς νὰ τοῦ φέρει τρεῖς ἀνθρώπους ποὺ δὲν ἔχουν γνωρίσει στὴ ζωή τους 

θλίψη, τὰ ὀνόματα τῶν ὁποίων θὰ ἀναγράφονταν στὸν τάφο τῆς συζύγου του 

καὶ θὰ συντελοῦσαν στὴν ἀναβίωσή της. Ὁ βασιλιὰς ἐρεύνησε ἐξονυχιστικὰ τὴν 

πολυπληθὴ αὐτοκρατορία του, ἀλλὰ δὲν βρῆκε οὔτε ἕναν ἀπαλλαγμένο ἀπὸ 

θλίψη. Τότε ὁ φιλόσοφος χαμογελώντας τὸν ρώτησε γιατί ὁ βασιλιὰς ἐπιθυ-

μοῦσε νὰ ἀποτελέσει τὴ μοναδικὴ ἐξαίρεση στὸν κόσμο. 

Ἂς ἐπιστρέψουμε ὅμως στὰ λιγοστὰ βέβαια βιογραφικὰ στοιχεῖα. Σύμ-

φωνα μὲ τὸ ἄρθρο τοῦ βυζαντινοῦ ἐγκυκλοπαιδικοῦ λεξικοῦ Σούδα (10ος αἰώ-

νας), ποὺ ἀνατρέχει σὲ παλαιότερες πηγές, ὁ Δημόκριτος γεννήθηκε στὰ 

Ἄβδηρα τῆς Θράκης καὶ ὁ πατέρας τοῦ ὀνομαζόταν Ἠγησίστρατος, Ἀθηνόκρι-

τος ἢ Δαμάσιππος. Ὑπῆρξε μαθητὴς τοῦ Λευκίππου, ἀλλὰ γνώρισε καὶ τὴ σοφία 

τῶν Περσῶν, τῶν Ἰνδῶν καὶ τῶν Αἰγυπτίων, μιὰ πληροφορία ποὺ εἶναι, τουλά-

χιστον ἐν μέρει, ὀρθή, ἀφοῦ βασικὸ μέλημα τῶν διανοουμένων ἦταν ἡ ἐπίσκεψη 

ἄλλων χωρῶν, γιὰ νὰ ἐμπλουτίσουν τὶς γνώσεις τους. Ἡ γέννησή του χρονολο-

γεῖται περὶ τὸ 460 π.Χ., ἐνῶ ἡ χρονολογία τοῦ θανάτου του παραμένει ἀνεξακρί-

βωτη καὶ συμβατικὰ τοποθετεῖται στὴ δεκαετία 370-360 π.Χ. μὲ βάση ὁρισμένες 

μαρτυρίες σύμφωνα μὲ τὶς ὁποῖες πέθανε ὑπέργηρος. Λέγεται ὅτι ἐπισκέφθηκε 



16 

 

τὴν Ἀθήνα, ἀλλὰ ἐκεῖ δὲν τὸν ἀναγνώρισε κανεὶς (ἀπ. 116), μιὰ πληροφορία ποὺ 

δὲν ἀποκλείεται νὰ ὀφείλεται στὸ γεγονὸς ὅτι ὁ Πλάτων στοὺς διαλόγους του 

ἀποσιωπᾶ τὸ ὄνομά του, καὶ λέγεται μάλιστα ὅτι θέλησε νὰ ρίξει στὴν πυρὰ τὰ 

συγγράμματά του, ἀλλὰ τοῦ ὑπέδειξαν ὅτι κάτι τέτοιο θὰ ἦταν ἀνώφελο, γιατί 

τὰ ἔργα τοῦ Δημοκρίτου κυκλοφοροῦσαν σὲ πολλὰ ἀντίγραφα. Ἄλλες πληροφο-

ρίες, π.χ. γιὰ τὴ διαχείριση τῆς πατρικῆς κληρονομιᾶς καὶ τὴ σχέση του μὲ τοὺς 

συμπολίτες καὶ τὴν οἰκογένειά του, εἶναι μᾶλλον ἀνεκδοτολογικοῦ χαρακτήρα. 

Τὸ πολυσχιδὲς ἔργο του, γραμμένο σὲ ἰωνικὴ διάλεκτο καὶ σὲ ὕφος ποὺ 

ἐπαινέθηκε, κατατάχθηκε σὲ 13 τετραλογίες (βλ. τὸν κατάλογο τῶν ἔργων στὸν 

Διογένη Λαέρτιο 9.45- 49) ἀπὸ τὸν Θράσυλλο (ρωμαϊκὴ αὐτοκρατορικὴ ἐποχή), 

τὸν μελετητὴ ποὺ εἶχε κατατάξει μὲ τὸν ἴδιο τρόπο καὶ τοὺς διαλόγους τοῦ Πλά-

τωνα. Δυστυχῶς, ἀπὸ τὸ πλούσιο καὶ πολυθεματικὸ ἔργο τοῦ Δημοκρίτου σώθη-

καν μόνο ἀποσπάσματα, ποὺ καὶ αὐτά, ὅπως ἐπισημάνθηκε, δὲν εἶναι βέβαιο 

ἂν εἶναι γνήσια στὸ σύνολό τους. Οἱ στοχασμοὶ του ἀπαντοῦν καὶ σὲ βυζαντινὰ 

ἀνθολόγια, τὸ σημαντικότερο ἀπὸ τὰ ὁποῖα εἶναι τὸ ἀποκαλούμενο Corpus 

Parisinum, ποὺ περιέχει τόσο παγανιστικὰ ὅσο καὶ χριστιανικὰ γνωμικά. Ἡ συλ-

λογὴ αὐτὴ ἀποτέλεσε τὴν κύρια πηγὴ τοῦ ἀποδιδόμενου στὸν Μάξιμο τὸν Ὁμο-

λογητὴ (7ος αἰώνας μ.Χ.) γνωμολογίου, τὸ ὁποῖο τελικὰ ἐπικράτησε στὸν βυζα-

ντινὸ κόσμο ἐπισκιάζοντας τὸ Corpus Parisinum. 

 

 

Ὁ χαρακτηρισμὸς γελασῖνος. 

 

Ἀξίζει νὰ ὁλοκληρώσουμε τὴν προηγούμενη ἁδρομερῆ παρουσίαση τῆς ἠθικῆς 

φιλοσοφίας τοῦ Δημοκρίτου μὲ τὸν ἀξιοπρόσεκτο χαρακτηρισμὸ τοῦ γελασῖνος, 

ποὺ παραδίδει τὸ προαναφερθὲν βιογραφικὸ ἄρθρο τῆς Σούδας, ἀλλὰ μαρτυ-

ρεῖται καὶ ἀπὸ πλῆθος ἄλλες ἀρχαιοελληνικὲς καί, λατινικὲς πηγὲς καὶ ἀποδό-

θηκε ὑποθετικὰ ἀπὸ τὴ σύγχρονη ἔρευνα στὸν κύκλο τοῦ κυνικοῦ Μένιππου 

ἀπὸ τὰ Γάδαρα. Ὁ Δημόκριτος φαίνεται ὅτι εἶχε συλλάβει τὸν ρυθμὸ τῆς ἀνθρώ-

πινης ζωῆς, τὴν ἐναλλαγὴ δηλαδὴ τῆς εὐτυχίας καὶ τῆς δυστυχίας, γι’ αὐτὸ λέ-

γεται ὅτι γελοῦσε εἰρωνευόμενος τὴ ματαιότητα τῆς ἀνθρώπινης κατάστασης. 

Σὲ ἀντίθεση μὲ τὸν Δημόκριτο, ὁ Ἡράκλειτος ὑποτίθεται ὅτι θρηνοῦσε γιὰ τὸν 

ἴδιο λόγο, καὶ ἡ φιλοσοφία του συνδέθηκε μὲ τοὺς Στωικούς. Ὁ Ἀβδηρίτης χαμο-

γελοῦσε, γνωρίζοντας ὅτι καὶ τὸν δυστυχισμένο τὸν περιμένει ἕνα διάλειμμα 

χαρᾶς, ἐνῶ γιὰ τὸν εὐτυχισμένο ἐνεδρεύει ἀπειλητικὰ ἡ δυστυχία. Καὶ τοὺς δύο 

ὅμως τοὺς ἐξισώνει καὶ τοὺς ἐνώνει ἕνα κοινὸ γνώρισμα: ὁ θάνατος, ποὺ ἀφανί-

ζει χαρὲς καὶ λύπες. 

 

 

 

 

 



17 

 

ΕΠΙΛΟΓΗ ΒΙΒΛΙΟΓΡΑΦΙΑΣ 

 

Μπενάκης Λ. (ἐπιμ..), Πρακτικὰ τοῦ Ἃ΄ Διεθνοῦς Συνεδρίου γιὰ τὸν Δημόκριτο, 

Ξάνθη 1984, τόμ. 1-2. 

Bicknell P., «The Seat of the Mind in Democritus», Eranos 66 (1968) 10-23. 

Cairns D., Aidos. The Psychology and Ethics of Honour and Shame in Ancient Greek Liter-

ature, Oxford 1993. 

Δελὴς I. Γ., «Οἱ ἀπόψεις τοῦ Δημοκρίτου γιὰ τὴν ποιητικὴ ἔμπνευση», στὸ Μπενά-

κης Λ. (ἐπιμ..), τόμ. 1, σ. 469-482. 

Δελὴς I. Γ., Τὸ πρόβλημα τῆς ἠθικῆς συνείδησης στὸ Δημόκριτο, διδακτορικὴ δια-

τριβή, Πάτρα 1985. 

Δραγώνα-Μονάχου Μ., «Ἡ ψυχολογία τῆς θρησκείας τοῦ Δημοκρίτου στὴ φιλο-

σοφία τῆς θρησκείας τοῦ Ἐπικούρου», στὸ Μπενάκης Λ. (ἐπιμ..), τόμ. 2, σ. 203-

227. 

Dudley J., «The Ethics of Democritus and Aristotle», στὸ Μπενάκης Λ. (ἐπιμ..), τόμ. 

1, σ. 371-385. 

Enriques F.-Mazziotti Μ., Οἱ Θεωρίες τὸν Δημόκριτου τὸν Ἀβδηρίτη, μετάφρ. Πα-

παϊωάννου Α., Ξάνθη 1982. 

Farrar C., Οἱ ἀρχὲς τῆς δημοκρατικῆς σκέψης στὴν κλασικὴ Ἀθήνα, μετάφρ. Σα-

κελλαρίου Α. Η., Ἀθήνα 1991, σ. 301-411. 

Ferguson J., «On the Date of Democritus», Symbolae Osloenses 40 (1965) 17-26. 

Fritz K. von, Philosophie und sprachlicher Ausdruck bei Demokrit, Plato und Aristoteles, 

New York 1938 (ἀνατ. Darmstadt 1966). 

Gerlach J., Gnomica Democritea: Studien zur gnomologischen Uber- lieferung der Ethik 

Demokrits und zum Corpus Parisinum mit einer Edition der Democritea des Corpus Paris-

inum, Wiesbaden 2008. 

Χατζηστεφάνου Κ., «Ὁ Δημόκριτος καὶ οἱ σύγχρονοι Ἀθηναῖοι στοχαστές», στὸ 

Μπενάκης Λ. (ἐπιμ..), τόμ. 2, σ. 93-107. 

Henrichs A., «Two Doxographical Notes: Democritus and Prodicus on Religion», 

Harvard Studies in Classical Philology 79 (1975) 93-123. 

Kahn Ch., «Democritus and the Origins of Moral Psychology», American Journal of 

Philology 106 (1985) 1-31. 

Langerbeck Η., Δόξις ἐπιρυσμίη. Studien zu Demokrits Ethik unci Erkenntnislehre, Ber-

lin 1935. 

Luria S., Democritea, Leningrad 1970. 

Μὰρξ Κ., Διαφορὰ τῆς δημοκρίτειας καὶ ἐπικούρειας φυσικῆς φιλοσοφίας. Διδα-

κτορικὴ διατριβή. Εἰσαγωγή, μετάφραση, ὑπομνηματισμὸς Κονδύλης Π., Ἀθήνα 

1983. 

Montano A., «La genese de la croyance religieuse d’apres Democrite», στὸ Μπενά-

κης Λ. (ἐπιμ..), τόμ. 1, σ. 447-468. 

Mueller R, «Naturphilosophie und Ethik im antiken Atomisinus», Philo- logus 124 

(1980) 1-17. 



18 

 

Natorp P., Die Ethika des Demokntos. Text und Untersuchungen, Hamburg 1893 (ἀνατ. 

Hildesheim-New York 1970). 

Obbink D., «Ἡ ἀθεΐα τοῦ Ἐπίκουρου», στὸ Ζωγραφίδης Γ. (ἐπιμ..), Ἡ ἐπικούρεια 

ἠθικὴ φιλοσοφία, Θεσσαλονίκη 2012, σ. 215-265. 

Πανέρης I., «Νόμος καὶ ἠθικὴ αὐτονομία στὴ φιλοσοφία τοῦ Δημόκριτου», στὸ 

Μπενάκης Λ. (ἐπιμ..), τόμ. 1, σ. 361-370. 

Taylor C.W., «Pleasure, Knowledge and Sensation in Democritus», Phronesis 12 

(1967) 6-27. 

Spinelli E., «Πλοῦτος e πενίη: Il pensiero economico di Democrito», Philologus 135 

(1991) 290-319. 

Tortora G., «Φύσις and διδαχὴ in Democritus’ Ethical Conception (B 33 D.-K.)», στὸ 

Μπενάκης Λ. (ἐπιμ..), τόμ. 1, σ. 387-397. 

Βαμβακὰς Κ. I., Οἱ θεμελιωτὲς τῆς δυτικῆς σκέψης, Ἡράκλειο 2001. 

Vlastos G., «Ethics and Physics in Democritus», στὸ Studies in Greek Philosophy, Vol. 

1: The Presocratics, μὲ τὴν ἐκδοτικὴ φροντίδα τοῦ D. W. Graham, Princeton 1996, σ. 

328-350 [πρώτη δημοσίευση: Philosophical Review 54 (1945), 55 (1946)]. 

Voros F., «The Ethical Theory of Democritus», Πλάτων 26 (1974) 113-122.  

Voros F. Κ., «The ethical fragments of Democritus: the problem of authenticity», Hel-

lenika 26 (1973) 193-206. 

Warren J., Epicurus and Democritean Ethics. An Archaeology of ataraxia, Cambridge 

2002.  


	‎C:\Users\Ekivolos\Desktop\NA\ΔΗΜΟΚΡΙΤΟΣ ἡ ΓΙΑ ΜΙΑ ΗΘΙΚΗ ΤΟΥ ΑΝΕΦΙΚΤΟΥ.docx‎

